LETTRE ENCYCLIQUE
CARITAS IN VERITATE
DU SOUVERAIN PONTIFE

BENOIT XVI

AUX EVEQUES
AUX PRETRES ET AUX DIACRES
AUX PERSONNES CONSACREES
AUX FIDELES LAICS
ET A TOUS LES HOMMES
DE BONNE VOLONTE

SUR LE DEVELOPPEMENT
HUMAIN INTEGRAL
DANS LA CHARITE ET DANS LA VERITE

INTRODUCTION

1. L’amour dans la vérité (Caritas in veritate), dont Jésus s’est fait le témoin dans sa vie terres-
tre et surtout par sa mort et sa résurrection, est la force dynamique essentielle du vrai dévelop-
pement de chaque personne et de P’humanité tout enticre. I’amour — « caritas » — est une force
extraordinaire qui pousse les personnes a s’engager avec courage et générosité dans le domaine
de la justice et de la paix. C’est une force qui a son origine en Dieu, Amour éternel et Vérité
absolue. Chacun trouve son bien en adhérant, pour le réaliser pleinement, au projet que Dieu a
sur lui: en effet, il trouve dans ce projet sa propre vérité et c’est en adhérant a cette vérité qu’il
devient libre (cf. J# 8, 22). Défendre la vérité, la proposer avec humilité et conviction et en té-
moigner dans la vie sont par conséquent des formes exigeantes et irremplacables de la charité.
En effet, celle-ci « trouve sa joie dans ce qui est vrai » (7 Co 13, 6). Toute personne expérimente
en elle un élan pour aimer de maniere authentique: 'amour et la vérité ne 'abandonnent jamais
totalement, parce qu’il s’agit la de la vocation déposée par Dieu dans le cceur et dans esprit de
chaque homme. Jésus Christ purifie et libére de nos pauvretés humaines la recherche de
I'amour et de la vérité et il nous révele en plénitude l'initiative d’amour ainsi que le projet de la
vie vraie que Dieu a préparée pour nous. Dans le Christ, [amour dans la vérité devient le Visage
de sa Personne. C’est notre vocation d’aimer nos freres dans la vérité de son dessein. Lui-
meéme, en effet, est la Vérité (ct. J» 14, 6).



2. La charité est la voie maitresse de la doctrine sociale de I'Eglise. Toute responsabilité et
tout engagement définis par cette doctrine sont imprégnés de 'amour qui, selon I'enseigne-
ment du Christ, est la synthese de toute la Lot (cf. M7 22, 36-40). L’amour donne une substance
authentique a la relation personnelle avec Dieu et avec le prochain. Il est le principe non seu-
lement des micro-relations: rapports amicaux, familiaux, en petits groupes, mais é¢galement des
macro-relations: rapports sociaux, économiques, politiques. Pour I'Eglise — instruite par
PFvangile —, Iamour est tout parce que, comme Penscigne saint Jean (cf. 1 Ju 4, 8.16) et
comme je I'ai rappelé dans ma premicre Lettre encyclique, « Dieu est amour » (Deus caritas esi):
tout provient de I'amour de Dien, par lui tout prend forme et tout tend vers lui. 1.’ amour est le don le plus
grand que Dieu ait fait aux hommes, il est sa promesse et notre espérance.

Je suis conscient des dévoiements et des pertes de sens qui ont marqué et qui marquent
encore la charité, avec le risque conséquent de la comprendre de maniére erronée, de Pexclure
de la vie morale et, dans tous les cas, d’en empécher la juste mise en valeur. Dans les domaines
social, juridique, culturel, politique, économique, c’est-a-dire dans les contextes les plus exposés
a ce danger, il n’est pas rare qu’elle soit déclarée incapable d’interpréter et d’orienter les respon-
sabilités morales. De la, découle la nécessité de conjuguer 'amour avec la vérité non seulement
selon la direction indiquée par saint Paul: celle de la « veritas in caritate » (Ep 4, 15), mais aussi,
dans celle inverse et complémentaire, de la « caritas in veritate ». La vérité doit étre cherchée,
découverte et exprimée dans I’ « économie » de 'amour, mais 'amour a son tour doit étre
compris, vérifié et pratiqué a la lumicre de la vérité. Nous aurons ainsi non seulement rendu
service a 'amour, illuminé par la vérité, mais nous aurons aussi contribué a rendre crédible la
vérité en en montrant le pouvoir d’authentification et de persuasion dans le concret de la vie
sociale. Ce qui, aujourd’hui, n’est pas rien compte tenu du contexte social et culturel présent

qui relativise la vérité, s’en désintéresse souvent ou s’y montre réticent.

3. Par son lien étroit avec la vérité, 'amour peut étre reconnu comme une expression authen-
tique d’humanité et comme un ¢élément d’importance fondamentale dans les relations humai-
nes, méme de nature publique. Ce #'est que dans la vérité que l'amonr resplendit et qu’il peut étre vé-
cu avec authenticité. La vérité est une lumiere qui donne sens et valeur a 'amour. Cette lumicre
est, en méme temps, celle de la raison et de la foi, par laquelle l'intelligence parvient a la vérité
naturelle et surnaturelle de 'amour: lintelligence en recoit le sens de don, d’accueil et de com-
munion. Dépourvu de vérité, Pamour bascule dans le sentimentalisme. L’amour devient une
coque vide susceptible d’¢tre arbitrairement remplie. C’est le risque mortifere qu’affronte
I'amour dans une culture sans vérité. Il est la proie des émotions et de 'opinion contingente
des étres humains ; il devient un terme galvaudé et déformé, jusqu’a signifier son contraire. La
vérité libére 'amour des étroitesses de 'émotivité qui le prive de contenus relationnels et so-
ciaux, et d’un fidéisme qui le prive d’un souffle humain et universel. Dans la vérité, Pamour re-
flete en méme temps la dimension personnelle et publique de la foi au Dieu biblique qui est a

la fois « Agape » et « Ldgos »: Charité et Vérité, Amour et Parole.



4. Parce que 'amour est riche de vérité, ’Thomme peut le comprendre dans la richesse, parta-
gée et communiquée, de ses valeurs. La vérité est, en effet, /dgos qui crée un did-logos et donc une
communication et une communion. En aidant les hommes a aller au-dela de leurs opinions et
de leurs sensations subjectives, la vérité leur permet de dépasser les déterminismes culturels et
historiques et de se rencontrer dans la reconnaissance de la substance et de la valeur des cho-
ses. La vérité ouvre et unit les intelligences dans le /dgos de 'amour: 'annonce et le témoignage
chrétien de 'amour résident en cela. Dans le contexte socioculturel actuel, ou la tendance a re-
lativiser le vrai est courante, vivre la charité dans la vérité conduit a comprendre que I'adhésion
aux valeurs du Christianisme est un élément non seulement utile, mais indispensable pour
I’édification d’une société bonne et d’un véritable développement humain intégral. Un Chris-
tianisme de charité sans vérité peut facilement étre confondu avec un réservoir de bons senti-
ments, utiles pour la coexistence sociale, mais n’ayant qu’une incidence marginale. Compris
ainsi, Dieu n’aurait plus une place propre et authentique dans le monde. Sans la vérité, la chari-
té est reléguée dans un espace restreint et relationnellement appauvri. Dans le dialogue entre les
connaissances et leur mise en ceuvre, elle est exclue des projets et des processus de construc-

tion d’un développement humain d’envergure universelle.

5. La charité est amour recu et donné. Elle est « grice » (chdris). Sa source est Pamour jaillissant
du Pere pour le Fils, dans I’Esprit Saint. C’est un amour qui, du Fils, descend sur nous. C’est un
amour créateur, qui nous a donné lexistence; c’est un amour rédempteur, qui nous a recréés.
Un amour révélé et réalisé par le Christ (cf. J# 13, 1) et « répandu dans nos cceurs par ’Esprit
Saint qui nous a été donné » (R# 5, 5). Objets de 'amour de Dieu, les hommes sont constitués
sujets de la charité, appelés a devenir eux-mémes les instruments de la grace, pour répandre la
charité de Dieu et pour tisser des liens de charité.

La doctrine sociale de I'Fglise répond a cette dynamique de charité reque et donnée. E/le est
« caritas in veritate in re sociali ». annonce de la vérité de 'amour du Christ dans la société. Cette
doctrine est un service de la charité, mais dans la vérité. La vérité préserve et exprime la force
de libération de la charité dans les événements toujours nouveaux de I’histoire. Elle est, en
meéme temps, une vérité de la foi et de la raison, dans la distinction comme dans la synergie de
ces deux modes de connaissance. Le développement, le bien-étre social, ainsi quune solution
adaptée aux graves problémes socio-économiques qui affligent P’humanité, ont besoin de cette
vérité. Plus encore, il est nécessaire que cette vérité soit aimée et qu’il lui soit rendu témoi-
gnage. Sans vérité, sans confiance et sans amour du vrai, il n’y a pas de conscience ni de res-
ponsabilité sociale, et I’agir social devient la proie d’intéréts privés et de logiques de pouvoir,
qui ont pour effets d’entrainer la désagrégation de la société, et cela d’autant plus dans une so-
ciété en voie de mondialisation et dans les moments difficiles comme ceux que nous connais-

sons actuellement.



6.« Caritas in veritate » est un principe sur lequel se fonde la doctrine sociale de I'Eglise, un
principe qui prend une forme opératoire par des criteres d’orientation de 'action morale. Je dé-
sire en rappeler deux de maniere particuliere; ils sont dictés principalement par engagement en
faveur du développement dans une société en voie de mondialisation: /a justice et le bien commun.
La justice tout d’abord. Ubi societas, ibi ius : toute société élabore un systeme propre de jus-
tice. La charité dépasse la justice, parce qu'aimer c’est donner, offrir du mien a autre ; mais elle
n’existe jamais sans la justice qui amene a donner a autre ce qui est szer, c’est-a-dire ce qui lui
revient en raison de son étre et de son agir. Je ne peux pas « donner » a 'autre du mien, sans lui
avoir donné tout d’abord ce qui lui revient selon la justice. Qui aime les autres avec charité est
d’abord juste envers eux. Non seulement la justice n’est pas étrangere a la charité, non seule-
ment elle n’est pas une voie alternative ou parallele a la charité: la justice est « inséparable de la
charité »1, elle lui est intrinseéque. La justice est la premicre voie de la charité ou, comme le di-
sait Paul VI, son « minimum »2, une partie intégrante de cet amour en « actes et en vérité » (1 [
3, 18) auquel I'apotre saint Jean exhorte. D’une part, la charité exige la justice: la reconnaissance
et le respect des droits 1égitimes des individus et des peuples. Elle s’efforce de construire la ci#¢
de I'homme selon le droit et la justice. D’autre part, la charité dépasse la justice et la complete
dans la logique du don et du pardon.® La ¢i#é de /’homme n’est pas uniquement constituée par des
rapports de droits et de devoirs, mais plus encore, et d’abord, par des relations de gratuité, de
miséricorde et de communion. La charité manifeste toujours 'amour de Dieu, y compris dans
les relations humaines. Elle donne une valeur théologale et salvifique a tout engagement pour

la justice dans le monde.

7. 1l faut ensuite prendre en grande considération le bien commun. Aimer quelqu’un, c’est
vouloir son bien et mettre tout en ceuvre pour cela. A coté du bien individuel, il y a un bien lié
a la vie en société: le bien commun. C’est le bien du ‘nous-tous’, constitué d’individus, de famil-
les et de groupes intermédiaires qui forment une communauté sociale.* Ce n’est pas un bien re-
cherché pour lui-méme, mais pour les personnes qui font partie de la communauté sociale et
qui, en elle seule, peuvent arriver réellement et plus efficacement a leur bien. C'est une exigence de
la_justice et de la charité que de vouloir le bien commun et de le rechercher. (Buvrer en vue du bien com-
mun signifie d’une part, prendre soin et, d’autre part, se servir de ensemble des institutions
qui structurent juridiquement, civilement, et culturellement la vie sociale qui prend ainsi la
forme de la pdlis, de la cité. On aime d’autant plus efficacement le prochain que I'on travaille
davantage en faveur du bien commun qui répond également a ses besoins réels. Tout chrétien
est appelé a vivre cette charité, selon sa vocation et selon ses possibilités d’influence au service
de la pdlis. C’est la la voie institutionnelle — politique peut-on dire aussi — de la charité, qui n’est
pas moins qualifiée et déterminante que la charité qui est directement en rapport avec le pro-
chain, hors des médiations institutionnelles de la cité. L’engagement pour le bien commun,
quand la charité ’'anime, a une valeur supérieure a celle de 'engagement purement séculier et

politique. Comme tout engagement en faveur de la justice, il s’inscrit dans le témoignage de la



charité divine qui, agissant dans le temps, prépare I'éternité. Quand elle est inspirée et animée
par la charité, 'action de ’homme contribue a I’édification de cette ci#é de Dien universelle vers
laquelle avance T’histoire de la famille humaine. Dans une société en voie de mondialisation, le
bien commun et 'engagement en sa faveur ne peuvent pas ne pas assumer les dimensions de la
famille humaine tout enti¢re, c’est-a-dire de la communauté des peuples et des Nations,> au
point de donner forme d’unité et de paix a la c# des hommes, et d’en faire, en quelque sorte, la

préfiguration anticipée de la cité sans fronticres de Dieu.

8. En publiant en 1967 Pencyclique Populorunm: progressio, mon vénérable prédécesseur Paul VI
a éclairé le grand theme du développement des peuples de la splendeur de la vérité et de la
douce lumiere de la charité du Christ. Il a affirmé que 'annonce du Christ est le premier et le
principal facteur de développement® et il nous a laissé la consigne d’avancer sur la route du dé-
veloppement de tout notre cceur et de toute notre intelligence,” c’est-a-dire avec 'ardeur de la
charité et la sagesse de la vérité. C’est la vérité originelle de 'amour de Dieu — grace qui nous
est donnée — qui ouvre notre vie au don et qui rend possible 'espérance en un « développe-
ment (...) de tout ’homme et de tous les hommes »,8 en passant « de conditions moins humai-
nes a des conditions plus humaines »,° et cela en triomphant des difficultés inévitablement ren-
contrées sur le chemin.

Plus de quarante ans apres la publication de cette encyclique, je désire honorer la mémoire
de Paul VI, et rendre hommage a ce grand Pontife, en reprenant ses enseignements sur le déve-
loppement humain intégral et en me placant sur la voie qu’ils ont tracée, afin de les actualiser au-
jourd’hui. Ce processus d’actualisation commenca avec Uencyclique Sollicitudo rei socialis, par la-
quelle le Serviteur de Dieu Jean-Paul II voulut commémorer la publication de Populorum progres-
sio a 'occasion de son vingtiecme anniversaire. Jusque la une telle commémoration n’avait été
réservée qu’a Pencyclique Rerum novarum. Vingt ans apres, jexprime ma conviction que Populo-
rum progressio mérite d’eétre considérée comme Uencyclique « Rerum novarnm de I'époque contem-

poraine » qui éclaire le chemin de ’humanité en voie d’unification.

9. L’amour dans la vérité — caritas in veritate — est un grand défi pour 'Eglise dans un monde
sur la voie d’une mondialisation progressive et généralisée. Le risque de notre époque réside
dans le fait qu’a I'interdépendance déja réelle entre les hommes et les peuples, ne corresponde
pas linteraction éthique des consciences et des intelligences dont le fruit devrait étre
I'émergence d’un développement vraiment humain. Seule /a charité, éclairée par la lumiere de la rai-
son et de la for, permettra d’atteindre des objectifs de développement porteurs d’une valeur plus
humaine et plus humanisante. Le partage des biens et des ressources, d’ou provient le vrai dé-
veloppement, n’est pas assuré par le seul progres technique et par de simples relations de
convenance, mais par la puissance de Pamour qui vainc le mal par le bien (cf. R» 12, 21) et qui

ouvre a la réciprocité des consciences et des libertés.



I’Fglise n’a pas de solutions techniques a offrir 10 et ne prétend « aucunement s’immiscer dans
la politique des Etats ».!1 Elle a toutefois une mission de vérité a remplir, en tout temps et en
toutes circonstances, en faveur d’une société a la mesure de ’homme, de sa dignité et de sa vo-
cation. Sans vérité, on aboutit a une vision empirique et sceptique de la vie, incapable de
s’élever au-dessus de D'agir, car inattentive a saisir les valeurs — et parfois pas méme le sens des
choses — qui permettraient de la juger et de lorienter. La fidélité a ’homme exige /a fidélité a la
vérité qui, seule, est la garantie de la liberté (ct. [n 8, 32) et de la possibilité d'un développement humain inté-
gral. C’est pour cela que PEglise la recherche, qu’elle "annonce sans relache et qu'elle la recon-
nait partout ou elle se manifeste. Cette mission de vérité est pour I’Eglise une mission impéra-
tive. Sa doctrine sociale est un aspect particulier de cette annonce: c’est un service rendu a la
vérité qui libere. Ouverte a la vérité, quel que soit le savoir d’ou elle provient, la doctrine so-
ciale de I'Eglise est préte a Paccueillir. Elle rassemble dans Punité les fragments ou elle se
trouve souvent disséminée et elle I'introduit dans le vécu toujours nouveau de la société des

hommes et des peuples.!?



CHAPITRE 1
LE MESSAGE DE POPULORUM PROGRESSIO

10. Plus de quarante ans apres la publication de Populorum progressio, sa relecture nous invite a
rester fideles a son message de charité et de vérité, en le replacant dans le cadre du magistere
propre de Paul VI et, plus généralement, a 'intérieur de la tradition de la doctrine sociale de
IFglise. Par ailleurs, il faut évaluer les multiples termes dans lesquels se pose aujourd’hui, a la
différence d’alors, le probléme du développement. Le point de vue correct est donc celui de la
Tradition de la foi des Apdtres,'3 patrimoine ancien et nouveau hors duquel Populorum progressio se-
rait un document privé de racines et les questions liées au développement se réduiraient uni-

quement a des données d’ordre sociologique.

11. Populorum progressio tut publiée immédiatement apres la conclusion du Concile cecuménique
Vatican II. Deés ses premiers paragraphes, encyclique affirme son rapport intime avec le
Concile.'* Vingt ans plus tard, dans Sollicitudo rei socialis, Jean-Paul 1I soulignait a son tour le
rapport fécond de cette encyclique avec le Concile et, en particulier, avec la Constitution pasto-
rale Gandinm et spes.'> Je désire moi aussi rappeler ici 'importance du Concile Vatican II pour
I'encyclique de Paul VI et, a sa suite, pour tout le magistére social des Souverains Pontifes. Le
Concile a approfondi tout ce qui appartient depuis toujours a la vérité de la foi, c’est-a-dire que
PEglise, qui est au service de Dieu, est au service du monde selon les critéres de "amour et de
la vérité. Clest précisément de cette vision que partait Paul VI pour nous faire part de deux
grandes vérités. La premicre est que foute I'Eglise, dans tout son étre et tout son agir, tend é promonvoir
le développement intégral de "homme quand elle annonce, célebre et envre dans la charité. Elle a un réle pu-
blic qui ne se borne pas a ses activités d’assistance ou d’éducation, mais elle déploie toutes ses
énergies au service de la promotion de ’homme et de la fraternité universelle quand elle peut
jouir d’un régime de liberté. Dans bien des cas, cette liberté est entravée par des interdictions et
des persécutions, ou méme limitée quand la présence publique de I'Eglise est réduite a ses seu-
les activités caritatives. La seconde vérité est que /e développement authentique de I'homme concerne uni-
tairement la totalité de la personne dans chacune de ses dimensions.\° Sans la perspective d’une vie éter-
nelle, le progrés humain demeure en ce monde privé de souffle. Enfermé a lintérieur de
Ihistoire, il risque de se réduire a la seule croissance de I'avoir. L’humanité perd ainsi le courage
d’étre disponible pour les biens plus élevés, pour les grandes initiatives désintéressées qu’exige
la charité universelle. I’homme ne se développe pas seulement par ses propres forces, et le dé-
veloppement ne peut pas lui étre simplement offert. Tout au long de T’histoire, on a souvent
pensé que la création d’institutions suffisait a garantir a ’humanité la satisfaction du droit au

développement. Malheureusement, on a placé une confiance excessive dans de telles institu-



tions, comme si elles pouvaient atteindre automatiquement le but recherché. En réalité, les ins-
titutions ne suffisent pas a elles seules, car le développement intégral de ’homme est d’abord
une vocation et suppose donc que tous prennent leurs responsabilités de manicre libre et soli-
daire. Un tel développement demande, en outre, une vision transcendante de la personne; il a
besoin de Dieu: sans Lui, le développement est nié¢ ou confié¢ aux seules mains de 'homme, qui
s’expose a la présomption de se sauver par lui-méme et finit par promouvoir un développe-
ment déshumanisé. D’autre part, seule la rencontre de Dieu permet de ne pas “voir dans 'autre
que Iautre”,!” mais de reconnaitre en lui 'image de Dieu, parvenant ainsi a découvrir vraiment

'autre et a développer un amour qui “devienne soin de I'autre pour I'autre”.!

12. Le lien existant entre Populorum progressio et le Concile Vatican II ne représente pas une
coupure entre le magistere social de Paul VI et celui des Papes qui 'avaient précédé, étant don-
né que le Concile est un approfondissement de ce magistere dans la continuité de la vie de
IFglise!®. En ce sens, certaines subdivisions abstraites de la doctrine sociale de I'Eglise sont au-
jourd’hui proposées qui ne contribuent pas a clarifier les choses, car elles appliquent a
Penseignement social pontifical des catégories qui lui sont étrangeres. Il n’y a pas deux typolo-
gies différentes de doctrine sociale, I'une pré-conciliaire et 'autre post-conciliaire, mais un uni-
que enseignement, cobhérent et en méme temps toujonrs nonvean.”® 11 est juste de remarquer les caractéris-
tiques propres a chaque encyclique, a Penseignement de chaque Pontife, mais sans jamais per-
dre de vue la cohérence de 'ensemble du corpus doctrinal.?2! Cohérence ne signifie pas ferme-
ture, mais plutot fidélité dynamique a une lumiére recue. La doctrine sociale de ’Eglise éclaire
d’une lumiere qui ne change pas les problemes toujours nouveaux qui surgissent.?? Cela pré-
serve le caractere a la fois permanent et historique de ce « patrimoine » doctrinal 23 qui, avec ses
caractéristiques spécifiques, appartient a la Tradition toujours vivante de 'Eglise.?* La doctrine
sociale est construite sur le fondement transmis par les Apotres aux Péres de I’Eglise, recu et
approfondi ensuite par les grands Docteurs chrétiens. Cette doctrine renvoie en définitive a
I’Homme nouveau, au « dernier Adam qui est devenu I’étre spirituel qui donne vie » (7 Co 15,
45), principe de la charité qui « ne passera jamais » (7 Co 13, 8). Elle recoit le témoignage des
saints et de tous ceux qui ont donné leurs vies pour le Christ Sauveur dans le domaine de la
justice et de la paix. En elle, s’exprime la mission prophétique des Souverains Pontifes: guider
d’une maniére apostolique I’'Eglise du Christ et discerner les nouvelles exigences de
Iévangélisation. C’est pour ces raisons que Populorum progressio, inscrite dans le grand courant de

la Tradition, est encore en mesure de nous patler aujourd’hui.

13. Outre son rapport avec I’ensemble de la doctrine sociale de I'Eglise, Populorum progressio est
étroitement lice a tout le magistére de Panl 11 et, en particulier, a son magistere social. Cet enseigne-
ment social fut d’une grande portée: il réaffirma I'importance déterminante de 'Evangile pour
I’édification d’une société de liberté et de justice, dans la perspective idéale et historique d’une

civilisation animée par 'amour. Paul VI comprit clairement que la question sociale était deve-



nue mondiale 2> et il saisit I'interaction existant entre Iélan vers I'unification de '’humanité et
I'idéal chrétien d’une unique famille des peuples, solidaire dans une commune fraternité. 1/ dési-
gna le développement, compris au sens bumain et chrétien, comme le cenr du message social chrétien et proposa
la charité chrétienne comme force principale au service du développement. Poussé par le désir
de rendre 'amour du Christ pleinement visible a ses contemporains, Paul VI affronta avec dé-

cision d’importantes questions morales, sans céder aux faiblesses culturelles de son temps.

14. Dans la lettre apostolique Octogesima adveniens de 1971, Paul VI aborda par la suite la ques-
tion du sens de la politique et du péril représenté par des visions utopiques et idéologigunes qui compro-
mettaient sa qualité éthique et humaine. Il s’agit de sujets étroitement liés au développement.
Malheureusement, les idéologies néfastes ne cessent de fleurir. Conscient du grand danger de
confier a la seule technique tout le processus du développement, qui ainsi demeurerait sans ligne
directrice, Paul VI avait déja mis en garde contre I'idéologie technocratique, particulicrement
forte aujourd’hui.?0 Considérée en elle-méme, la technique est ambivalente. Si, d’'un coté, cer-
tains tendent aujourd’hui a lui confier la totalité du processus de développement, de l'autre on
assiste a la naissance d’idéologies qui nient 7z tofo I'utilité méme du développement, qu’elles
considérent comme foncierement antthumain et exclusivement facteur de dégradation. Ainsi,
finit-on par condamner non seulement l'orientation parfois fausse et injuste que les hommes
donnent au progres, mais aussi les découvertes scientifiques elles-mémes qui, utilisées a bon
escient, constituent au contraire une occasion de croissance pour tous. L’idée d'un monde sans
développement traduit une défiance a 'égard de ’homme et de Dieu. C’est donc une grave er-
reur que de mépriser les capacités humaines de controler les déséquilibres du développement
ou méme d’ignorer que ’homme est constitutivement tendu vers I« étre davantage ». Absoluti-
ser idéologiquement le progres technique ou aspirer a I'utopie d’'une humanité revenue a son
¢tat premier de nature sont deux manicres opposées de séparer le progres de son évaluation

morale et donc de notre responsabilité.

15. Deux autres documents de Paul VI sont moins directement liés a la doctrine sociale:
Iencyclique Humane vitw du 25 juillet 1968 et 'exhortation apostolique Evangelii nuntiandi du 8
décembre 1975. Ils sont cependant trés importants pour discerner /e sens pleinement humain dn de-
velgppement proposé par I'Eglise. 11 est donc opportun de les lire en les mettant eux aussi en relation
avec Populorum progressio.

L’encyclique Humane vite souligne la signification tout a la fois unitive et procréative de la
sexualité, posant ainsi comme fondement de la société le couple des époux, homme et femme,
qui se recoivent I'un Pautre dans la distinction et dans la complémentarité; en tant donc que
couple ouvert a la vie.?’ Il ne s’agit pas ici de morale purement individuelle: Humane vite mon-
tre les liens forts qui existent entre éthique de la vie et éthique sociale, en inaugurant une thématique ma-
gistérielle qui a pris corps dans différents documents, et finalement dans 'encyclique Evangelinm

vite de Jean-Paul T1.28 I.’Eglise propose avec force ce lien entre éthique de la vie et éthique so-



ciale, consciente qu’une société ne peut « avoir des bases solides si, tout en affirmant des va-
leurs comme la dignité de la personne, la justice et la paix, elle se contredit radicalement en ac-
ceptant et en tolérant les formes les plus diverses de mépris et de violation de la vie humaine,
surtout si elle est faible et marginalisée ».2

L’exhortation apostolique Evangelii nuntiandz, pour sa part, est tres étroitement lié au déve-
loppement, dans la mesure ou « évangélisation — comme I’écrivait Paul VI — ne serait pas
complete si elle ne tenait pas compte des rapports concrets et permanents qui existent entre
PEvangile et la vie personnelle et sociale de ’'homme.? « Entre évangélisation et la promotion
humaine — développement, libération — il y a en effet des liens profonds »: 3! conscient de cela,
Paul VI établissait un rapport clair entre 'annonce du Christ et la promotion de la personne
dans la société. Le témoignage de la charité du Christ a travers des anvres de justice, de paix et de dévelop-
pement fait partie de ['évangélisation car, pour Jésus Christ, qui nous aime, ’homme tout entier est
important. C’est sur ces enseignements importants que se fonde 'aspect missionnaire 32 de la
doctrine sociale de I'Eglise en tant que composante essentielle de ’évangélisation.33 La doctrine
sociale de 'Fglise est annonce et témoignage de foi. C’est un instrument et un lieu indispensa-
ble de I’éducation de la foi.

16. Dans Populorum progressio, Paul VI a voulu nous dire, avant tout, que le progres, dans son
apparition et son essence, est une zocation: « Dans le dessein de Dieu, chaque homme est appelé
a se développer car toute vie est vocation ».34 Clest précisément ce qui autorise I'Eglise a interve-
nir dans les problématiques du développement. Si ce dernier ne concernait que des aspects tech-
niques de la vie de ’homme, et non le sens de sa marche dans I’'Histoire avec ses autres freres ou
la définition du but d’un tel cheminement, PEglise n’aurait aucun titre pour en parler. Comme
Léon XIII dans Rerums novarum,® Paul VI était conscient de s’acquitter d’un devoir propre a sa
charge, en projetant la lumiére de I’'Evangile sur les questions sociales de son temps.3¢

Définir Je développement comme une vocation, c’est reconnaitre, dun co6té, qu’il nait d’'un appel
transcendant et, de l'autre, qu’il est incapable de se donner par lui-méme son sens propre ul-
time. Ce n’est pas sans raison que le mot “vocation” revient dans un autre passage de
Iencyclique, ou il est affirmé: « Il n’y a donc d’humanisme vrai qu’ouvert a ’Absolu, dans la re-
connaissance d’une vocation, qui donne I'idée vraie de la vie humaine ».37 Cette vision du déve-
loppement est le cceur de Populorum progressio et anime toutes les réflexions de Paul VI sur la li-
berté, la vérité et la charité dans le développement. C’est la raison principale pour laquelle cette

encyclique demeure encore actuelle de nos jours.

17. La vocation est un appel qui réclame une réponse libre et responsable. Le développement hu-
main intégral suppose la liberté responsable de la personne et des peuples: aucune structure ne peut
garantir ce développement en dehors et au-dessus de la responsabilité humaine. Les « messia-

nismes prometteurs, mais batisseurs d’illusions »® fondent toujours leurs propositions sur la



négation de la dimension transcendante du développement, étant certains de I’avoir tout entier
a leur disposition. Cette fausse sécurité se change en faiblesse, parce qu’elle entraine
I'asservissement de '’homme, réduit a n’étre qu’'un moyen en vue du développement, tandis que
I’humilité de celui qui accueille une vocation se transforme en autonomie véritable, parce qu’elle
libere la personne. Paul VI ne doute pas que des obstacles et des conditionnements freinent le
développement, mais il reste certain que « chacun demeure, quelles que soient les influences
qui s’exercent sur lui, lartisan principal de sa réussite ou de son échec»¥. Cette liberté
concerne le développement qui a lieu sous nos yeux, mais aussi, en méme temps, les situations
de sous-développement qui ne sont pas le fruit du hasard ou d’une nécessité historique, mais
qui dépendent de la responsabilité humaine. C’est pourquoi « les peuples de la faim interpellent
aujourd’hui de facon dramatique les peuples de Populence ».40 11 s’agit la encore d’une vocation,
en tant qu'appel adressé par des hommes libres a des hommes libres pour qu’ils prennent en-
semble leurs responsabilités. Paul VI eut une compréhension pénétrante de I'importance des
structures économiques et des institutions, mais il percut tout aussi clairement qu’elles étaient
des instruments au service de la liberté humaine. Le développement ne peut étre intégralement
humain que s’il est libre; seul un régime de liberté responsable lui permet de se développer de

facon juste.

18. Owutre la liberté, /e développement intégral de I’hommee comme vocation exige aussi qu’on en respecte la
vérité. La vocation au progres pousse les hommes a « faire, connaitre et avoir plus, pour étre
plus ».41 Mais la est le probléme: que signifie « étre davantage »? A cette question, Paul VI ré-
pond en indiquant la caractéristique essentielle du développement authentique: il « doit étre in-
tégral, C’est-a-dire promouvoir tout homme et tout ’homme ».# Parmi les différentes visions
concurrentes de ’homme proposées dans la société d’aujourd’hui plus encore qu’au temps de
Paul VI, la vision chrétienne a la particularité d’affirmer et de justifier la valeur inconditionnelle
de la personne humaine et le sens de sa croissance. La vocation chrétienne au développement
aide a poursuivre la promotion de tous les hommes et de tout ’homme. Paul VI écrivait: « Ce
qui compte pour nous, c’est ’Thomme, chaque homme, chaque groupement d’hommes, jusqu’a
I’humanité tout entiere ».* La foi chrétienne se préoccupe du développement sans s’appuyer
sur des privileges ou sur des positions de pouvoir, ni méme sur les mérites des chrétiens qui
ont certes existé et existent encore aujourd’hui en méme temps que leurs limites naturelles,*
mais uniquement sur le Christ, a qui doit étre rapportée toute vocation authentique au déve-
loppement humain intégral. I’Evangile est un élément fondamental du développement, parce qu’en lui le
Christ, « dans la révélation méme du mystere du Pere et de son amour, manifeste pleinement
Phomme 4 lui-méme ».45 Eduquée par son Seigneur, ’Eglise scrute les signes des temps et les
interprete et elle offre au monde « ce qu’elle possede en propre: une vision globale de ’homme
et de ’humanité ».46 Précisément parce que Dieu prononce le plus grand « oui » a ’homme,*
’homme ne peut faire moins que de s’ouvrir a 'appel divin pour réaliser son propre dévelop-

pement. La vérité du développement réside dans son intégralité: s’il n’est pas de tout ’homme



et de tout homme, le développement n’est pas un vrai développement. Tel est le centre du
message de Populorum progressio, valable aujourd’hui et toujours. Le développement humain inté-
gral sur le plan naturel, réponse a un appel du Dieu créateur,”® demande de trouver sa vérité
dans un « humanisme transcendant, qui (...) donne [a 'homme] sa plus grande plénitude: telle
est la finalité supréme du développement personnel »4° La vocation chrétienne a ce dévelop-
pement concerne donc le plan naturel comme le plan surnaturel; c’est pourquoi « quand Dieu
est éclipsé, notre capacité de reconnaitre I'ordre naturel, le but et le “bien” commence a

s’évanouir ».%0

19. Enfin, la vision du développement en tant que vocation implique que /z charité y occupe une place
centrale. Dans Tencyclique Populorum  progressio, Paul VI observait que les causes du sous-
développement ne sont pas d’abord d’ordre matériel. Il nous invitait a les rechercher dans
d’autres dimensions de ’'homme: tout d’abord dans la volonté, qui se désintéresse souvent des
devoirs de la solidarité; en second lieu, dans la pensée qui ne parvient pas toujours a orienter
convenablement le vouloir. C’est pourquoi, dans la quéte du développement, il faut « des sages
de réflexion profonde, a la recherche d’'un humanisme nouveau, qui permette a ’homme mo-
derne de se retrouver lui-méme ».>! Mais ce n’est pas tout. Le sous-développement a une cause
encore plus profonde que le déficit de réflexion: c’est « le manque de fraternité entre les hom-
mes et entre les peuples ».52 Cette fraternité, les hommes pourront-ils jamais la réaliser par eux
seuls? La société toujours plus globalisée nous rapproche, mais elle ne nous rend pas freres. La
raison, a elle seule, est capable de comprendre I’égalité entre les hommes et d’établir une com-
munauté de vie civique, mais elle ne parvient pas a créer la fraternité. Celle-ci nait d’une voca-
tion transcendante de Dieu Pere, qui nous a aimés en premier, nous enseignant par
Iintermédiaire du Fils ce qu’est la charité fraternelle. Dans sa présentation des différents ni-
veaux du processus de développement de ’homme, Paul VI, apres avoir mentionné la foi, met-
tait au sommet « l'unité dans la charité du Christ qui nous appelle tous a participer en fils a la

vie du Dieu vivant, Pére de tous les hommes ».53

20. Ces perspectives, ouvertes par Populorum progressio, demeurent fondamentales pour donner
une envergure et une orientation a notre engagement au service du développement des peu-
ples. Populorum progressio souligne ensuite a plusieurs reprises 'urgence des réformes [15* et de-
mande que, face aux grands problemes de I'injustice dans le développement des peuples, on
agisse avec courage et sans retard. Cette urgence est dictée aussi par l'amounr dans la vérité. Cest la charité
du Christ qui nous pousse: « Caritas Christi uget nos» (2 Co 5, 14). L’urgence n’est pas seulement
inscrite dans les choses; elle ne découle pas uniquement de la pression des événements et des
problemes, mais aussi de ce qui est proprement en jeu: la réalisation d’une authentique fraterni-
té. L’importance de cet objectif est telle qu’elle exige que nous la comprenions pleinement et
que nous nous mobilisions concrétement avec le “cceur”, pour faire évoluer les processus éco-

nomiques et sociaux actuels vers des formes pleinement humaines.



CHAPITRE II

LE DEVELOPPEMENT HUMAIN
AUJOURD’ HUI

21. Paul VI avait une vision structurée du développement. Par le terme « développement », il voulait
désigner avant tout objectif de faire sortir les peuples de la faim, de la misere, des maladies
endémiques et de 'analphabétisme. Du point de vue économique, cela signifiait leur participa-
tion active, dans des conditions de parité, a la vie économique internationale; du point de vue
social, leur évolution vers des sociétés instruites et solidaires; du point de vue politique, la
consolidation de régimes démocratiques capables d’assurer la paix et la liberté. Apres tant
d’années, alors que nous observons avec préoccupation le développement des crises qui se
succedent en ces temps, ainsi que leurs conséquences, nous nous demandons dans quelle mesure les
attentes de Paul V1 ont été satisfaites par le modeéle de développement qui a été adopté au cours de
ces dernieres décennies. Nous devons reconnaitre que les préoccupations de I'Eglise étaient
fondées quant aux capacités de ’homme purement ‘technologique’ a savoir se donner des ob-
jectifs réalistes et a toujours savoir bien gérer les outils a sa disposition. Le profit est utile si, en
tant que moyen, il est orienté vers un but qui lui donne un sens relatif aussi bien a la facon de
le créer que de T'utiliser. La visée exclusive du profit, s’il est produit de facon mauvaise ou s’il
n’a pas le bien commun pour but ultime, risque de détruire la richesse et d’engendrer la pauvre-
té. Le développement économique que Paul VI souhaitait devait étre en mesure de produire
une croissance réelle, qui s’étende a tous et soit concretement durable. Il est vrai que le déve-
loppement a eu lieu et qu’il continue d’étre un facteur positif qui a tiré de la misere des mil-
liards de personnes et que, récemment encore, il a permis a de nombreux pays de devenir des
acteurs réels de la politique internationale. Toutefois, il faut reconnaitre que ce méme dévelop-
pement économique a été et continue d’étre obéré par des déséquilibres et par des problemes dramati-
gues, mis encore davantage en relief par 'actuelle situation de crise. Celle-ci nous met sans délai
face a des choix qui sont toujours plus étroitement liés au destin méme de 'homme, qui par ail-
leurs ne peut faire abstraction de sa nature. Les forces techniques employées, les échanges pla-
nétaires, les effets déléteres sur ’économie réelle d’une activité financiere mal utilisée et, qui
plus est, spéculative, les énormes flux migratoires, souvent provoqués et ensuite gérés de fagon
inappropriée, I'exploitation anarchique des ressources de la terre, nous conduisent aujourd’hui
a réfléchir sur les mesures nécessaires pour résoudre des probléemes qui non seulement sont
nouveaux par rapport a ceux qu’affrontait le Pape Paul VI, mais qui ont aussi, et surtout, un
impact décisif sur le bien présent et futur de ’humanité. Les aspects de la crise et de ses solu-

tions, ainsi qu’un nouveau et possible développement futur, sont toujours plus liés les uns aux



autres. Ils s’impliquent réciproquement et ils requicrent des efforts renouvelés de compréhen-
sion globale et une nouvelle synthése humaniste. 1.a complexité et la gravité de la situation écono-
mique actuelle nous préoccupent a juste titre, mais nous devons assumer avec réalisme,
confiance et espérance les nouvelles responsabilités auxquelles nous appelle la situation d’'un
monde qui a besoin de se renouveler en profondeur au niveau culturel et de redécouvrir les va-
leurs de fond sur lesquelles construire un avenir meilleur. La crise nous oblige a reconsidérer
notre itinéraire, a nous donner de nouvelles regles et a trouver de nouvelles formes
d’engagement, a miser sur les expériences positives et a rejeter celles qui sont négatives. La
crise devient ainsi une occasion de discernement et elle met en capacité d'élaborer de nouveanx projets.
C’est dans cette optique, confiants plutot que résignés, qu’il convient d’affronter les difficultés

du moment présent.

22. Le cadre du développement est aujourd’hui multipolaire. 1es acteurs et les causes du sous-
développement comme du développement sont multiples, les erreurs et les mérites le sont aus-
si. Cette donnée devrait conduire a se libérer des idéologies, qui simplifient souvent de facon
artificielle la réalité, et a examiner avec objectivité la dimension humaine des problémes. La li-
gne de démarcation entre pays riches et pauvres n’est plus aussi nette qu’aux temps de Populo-
rum progressio, comme 'avait déja indiqué Jean-Paul 1155 La richesse mondiale croit en terme absoln,
mais les inégalités angmentent. Dans les pays riches, de nouvelles catégories sociales s’appauvrissent
et de nouvelles pauvretés apparaissent. Dans des zones plus pauvres, certains groupes jouissent
d’une sorte de surdéveloppement o consommation et gaspillage vont de pair, ce qui contraste
de facon inacceptable avec des situations permanentes de misere déshumanisante. « Le scan-
dale de disparités criantes »° demeure. La corruption et le non respect des lois existent mal-
heureusement aussi bien dans le comportement des acteurs économiques et politiques des pays
riches, anciens et nouveaux, que dans les pays pauvres. Ceux qui ne respectent pas les droits
humains des travailleurs dans les différents pays sont aussi bien de grandes entreprises multina-
tionales que des groupes de production locale. Les aides internationales ont souvent été dé-
tournées de leur destination, en raison d’irresponsabilités qui se situent aussi bien dans la
chaine des donateurs que des bénéficiaires. Nous pouvons aussi identifier le méme enchaine-
ment de responsabilités dans les causes immatérielles et culturelles du développement et du
sous-développement. 11 existe des formes excessives de protection des connaissances de la part
des pays riches a travers I'utilisation trop stricte du droit a la propriété intellectuelle, particulie-
rement dans le domaine de la santé. En méme temps, dans certains pays pauvres, subsistent
des mode¢les culturels et des normes sociales de comportement qui ralentissent le processus de

développement.

23. Bien que de fagon fragile et non homogene, de nombreuses régions du globe se sont au-
jourd’hui développées, entrant au nombre des grandes puissances destinées a jouer un role im-

portant dans I’avenir. Il faut néanmoins souligner gu i/ n’est pas suffisant de progresser du senl point de



vue économique et technologique. 11 faut avant tout que le développement soit vrai et intégral. Sortir
du retard économique, fait en soi positif, ne résout pas la problématique complexe de la pro-
motion de ’homme, ni pour les pays bénéficiaires de ces avancées, ni pour les pays déja éco-
nomiquement développés, ni non plus pour ceux qui restent pauvres; ceux-ci peuvent égale-
ment souffrir, en dehors des anciennes formes d’exploitation, des conséquences néfastes pro-
venant d’une croissance marquée par des dévoiements et des déséquilibres.

Apres Décroulement du systeme économique et politique des pays communistes de
I'Europe de I’Est et la fin de ce que 'on appelait les blocs opposés, une nouvelle réflexion glo-
bale sur le développement aurait été nécessaire. Jean-Paul II I'avait demandée, lui qui, en 1987,
avait indiqué l'existence de ces blocs comme une des principales causes du sous-développement
57, dans la mesure ou la politique soustrayait des ressources a ’'économie et a la culture et que
I'idéologie étouffait la liberté. En 1991, apres les événements de 1989, il avait aussi réclamé
que, a la fin des bloes, corresponde une refonte globale du développement, non seulement dans
ces pays, mais aussi en Occident et dans les régions du monde qui se développaient.®® Cela
n’est advenu que partiellement et continue d’étre un devoir réel qu’il convient d’honorer, éven-
tuellement en mettant vraiment a profit les choix nécessaires pour dépasser les problemes éco-

nomiques actuels.

24. Le monde que le Pape Paul VI avait sous les yeux, méme si le processus de socialisation
était déja suffisamment avancé pour qu’il puisse parler d’'une question sociale devenue mon-
diale, était alors beaucoup moins intégré que celui d’aujourd’hui. L’activité économique et la
fonction politique s’exercaient en grande partie a 'intérieur du méme espace et pouvaient donc
s’appuyer I'une sur Iautre. L’activité de production s’inscrivait principalement a lintérieur des
frontieres nationales et les investissements financiers avaient une dimension plutét limitée a
Pétranger, si bien que la politique de nombreux Etats pouvait encore fixer les priorités de
I’économie et, d’une certaine facon, en orienter le fonctionnement avec les instruments dont
elle disposait. Pour cette raison, ’encyclique Populorum progressio assignait un role central,
toutefois de fagcon non exclusive, aux « pouvoirs publics ».5

A notre époque, I’Etat se trouve dans la situation de devoir faire face aux limites que pose
a sa souveraineté le nouveau contexte commercial et financier international, marqué par une
mobilité croissante des capitaux financiers et des moyens de productions matériels et immaté-
riels. Ce nouveau contexte a modifié le pouvoir politique des Etats.

Aujourd’hui, fort des lecons données par l'actuelle crise économique ou les pouvoirs publics
de ’Etat sont directement impliqués dans la correction des erreurs et des dysfonctionnements,
une évalnation nouvelle de leur role et de leur pouvoir semble plus réaliste; ceux-ci doivent étre sa-
gement reconsidérés et repensés pour qu’ils soient en mesure, y compris a travers de nouvelles
modalités d’exercice, de faire face aux défis du monde contemporain. A partir d’un réle mieux
ajusté des pouvoirs publics, on peut espérer que se renforceront les nouvelles formes de parti-

cipation a la politique nationale et internationale qui voient le jour a travers ’action des organi-



sations opérant dans la société civile. En ce sens, il est souhaitable que grandissent de la part

des citoyens une attention et une participation plus larges a la res publica.

25. Du point de vue social, les systemes de protection et de prévoyance qui existaient déja
dans de nombreux pays a I’époque de Paul VI, peinent et pourraient avoir plus de mal encore a
Pavenir a poursuivre leurs objectifs de vraie justice sociale dans un cadre économique profon-
dément modifié. Le marché devenu mondial a stimulé avant tout, de la part de pays riches, la
recherche de lieux ou délocaliser les productions a bas cott dans le but de réduire les prix d’un
grand nombre de biens, d’accroitre le pouvoir d’achat et donc d’accélérer le taux de croissance
fondé sur une consommation accrue du marché interne. En conséquence, le marché a encou-
ragé des formes nouvelles de compétition entre les Etats dans le but d’attirer les centres de
production des entreprises étrangeres, a travers divers moyens, au nombre desquels une fiscali-
té avantageuse et la dérégulation du monde du travail. Ces processus ont entrainé Uaffaiblissement
des réseanx de protection sociale en contrepartie de la recherche de plus grands avantages de compé-
titivité sur le marché mondial, faisant peser de graves menaces sur les droits des travailleurs, sur
les droits fondamentaux de ’homme et sur la solidarité mise en ceuvre par les formes tradi-
tionnelles de I’Etat social. Les systémes de sécurité sociale peuvent perdre la capacité de rem-
plir leur mission dans les pays émergents et dans les pays déja développés, comme dans des
pays pauvres. La, les politiques d’équilibre budgétaire, avec des coupes dans les dépenses socia-
les, souvent recommandées par les Institutions financiéres internationales, peuvent laisser les
citoyens désarmés face aux risques nouveaux et anciens. Une telle impuissance est accentuée
par le manque de protection efficace de la part des associations de travailleurs. L’ensemble des
changements sociaux et économiques font que les organisations syndicales éprouvent de plus
grandes difficultés a remplir leur réle de représentation des intéréts des travailleurs, encore ac-
centuées par le fait que les gouvernements, pour des raisons d’utilité économique, posent sou-
vent des limites a la liberté syndicale ou a la capacité de négociation des syndicats eux-mémes.
Les réseaux traditionnels de solidarité se trouvent ainsi contraints de surmonter des obstacles
toujours plus importants. I.’invitation de la doctrine sociale de 'Eglise, formulée dés Rerum no-
varum,® a susciter des associations de travailleurs pour la défense de leurs droits, est donc au-
jourd’hui plus pertinente encore qu’hier, ceci afin de donner avant tout une réponse immédiate
et clairvoyante a 'urgence d’instaurer de nouvelles synergies au plan international comme au
plan local.

La mobilité du travail, liée a la déréglementation généralisée, a été un phénomene important,
qui comportait des aspects positifs par sa capacité a stimuler la création de nouvelles richesses
et ’échange entre différentes cultures. Toutefois, quand I'incertitude sur les conditions de tra-
vail, en raison des processus de mobilité et de déréglementation, devient endémique, surgissent
alors des formes d’instabilité psychologique, des difficultés a construire un parcours personnel
cohérent dans P’existence, y compris a I’égard du mariage. Cela a pour conséquence apparition

de situations humaines dégradantes, sans parler du gaspillage social. Si 'on compare avec ce qui



se passait dans la société industrielle du passé, le chomage entraine aujourd’hui des aspects
nouveaux de non sens économique et la crise actuelle ne peut qu’aggraver une telle situation.
LLa mise a ’écart du travail pendant une longue période, tout comme la dépendance prolongée
vis-a-vis de 'assistance publique ou privée, minent la liberté et la créativité de la personne ainsi
que ses rapports familiaux et sociaux avec de fortes souffrances sur le plan psychologique et
spirituel. Je voudrais rappeler a tous, et surtout aux gouvernants engagés a donner un nouveau
profil aux bases économiques et sociales du monde, que /homme, la personne, dans son intégrité, est
le premier capital a sanvegarder et a valoriser: « En effet, c’est ’homme qui est Pauteur, le centre et la

fin de toute la vie économico-sociale ».6!

26. Sur le plan culturel, par rapport a 'époque de Paul VI, la différence est encore plus mar-
quée. Les cultures avaient alors des contours plutot bien définis et possédaient des capacités
plus grandes pour se défendre contre les tentatives d’homogénéisation culturelle. Aujourd’hui,
les occasions d’znteraction entre les cultures ont singulicrement augmenté ouvrant de nouvelles
perspectives au dialogue interculturel; un dialogue qui, pour étre réel, doit avoir pour point de
départ la conscience profonde de Iidentité spécifique des différents interlocuteurs. On ne doit
toutefois pas négliger le fait que la marchandisation accrue des échanges culturels favorise au-
jourd’hui un double danger. On note, en premier lieu, un éelectisme culturel assumé souvent de
facon non-critique: les cultures sont simplement mises cote a cote et considérées comme subs-
tantiellement équivalentes et interchangeables entre elles. Cela favorise un glissement vers un
relativisme qui n’encourage pas le vrai dialogue interculturel; sur le plan social, le relativisme
culturel conduit effectivement les groupes culturels a se rapprocher et a coexister, mais sans
dialogue authentique et, donc, sans véritable intégration. En second lieu, il existe un danger
constitué par le nzellement culturel et par I'uniformisation des comportements et des styles de vie.
De cette maniere, la signification profonde de la culture des différentes nations, des traditions
des divers peuples, a I'intérieur desquelles la personne affronte les questions fondamentales de
Iexistence en vient a disparaitre.®? Eclectisme et nivellement culturel ont en commun de sépa-
rer la culture de la nature humaine. Ainsi, les cultures ne savent plus trouver leur mesure dans
une nature qui les transcende,®® et elles finissent par réduire ’homme a un donné purement
culturel. Quand cela advient, ’humanité court de nouveaux périls d’asservissement et de mani-

pulation.

27. Dans bien des pays pauvres, Pextréme insécurité vitale, qui est la conséquence des carences
alimentaires, demeure et risque de s’aggraver: /a faim fauche encore de trés nombreuses victi-
mes comme autant de Lazare auxquels il n’est pas permis de s’assoir, comme le souhaitait Paul
VI, a la table du mauvais riche.%* Donner a manger aux affamés (ctf. Mt 25, 35.37.42) est un impéra-
tif éthique pour I'Fglise universelle, qui répond aux enseignements de solidarité et de partage
de son Fondateur, le Seigneur Jésus. Eliminer la faim dans le monde est devenu, par ailleurs, a

I'ere de la mondialisation, une exigence a poursuivre pour sauvegarder la paix et la stabilité de



la plancte. La faim ne dépend pas tant d’une carence de ressources matérielles, que d’une ca-
rence de ressources sociales, la plus importante d’entre elles étant de nature institutionnelle. Il
manque en effet une organisation des institutions économiques qui soit en mesure aussi bien
de garantir un acces régulier et adapté du point de vue nutritionnel a la nourriture et a I’eau,
que de faire face aux nécessités liées aux besoins primaires et aux urgences des véritables crises
alimentaires, provoquées par des causes naturelles ou par I'irresponsabilité politique nationale
ou internationale. Le probleme de l'insécurité alimentaire doit étre affronté dans une perspec-
tive a long terme, en éliminant les causes structurelles qui en sont a l'origine et en promouvant
le développement agricole des pays les plus pauvres a travers des investissements en infrastruc-
tures rurales, en systemes d’irrigation, de transport, d’organisation des marchés, en formation
et en diffusion des techniques agricoles appropriées, c’est-a-dire susceptibles d’utiliser au mieux
les ressources humaines, naturelles et socio-économiques les plus accessibles au niveau local,
de fagon a garantir aussi leur durabilité sur le long terme. Tout cela doit étre réalisé en impli-
quant les communautés locales dans les choix et les décisions relatives a 'usage des terres culti-
vables. Dans une telle perspective, il serait utile de considérer les nouvelles frontieres qui sont
ouvertes par 1'usage correct des techniques de production agricole aussi bien traditionnelles
qu'innovantes, a condition que ces dernicres, ayant été étudies attentivement, soient recon-
nues convenables, respectueuses de 'environnement et attentives aux populations les plus dé-
favorisées. En méme temps, la question d’une juste réforme agraire dans les pays en voie de
développement ne devrait pas étre négligée. Le droit a I'alimentation, de méme que le droit a
Peau, revétent un role important pour I'acquisition d’autres droits, en commencant avant tout
par le droit fondamental a la vie. Il est donc nécessaire que se forme une conscience solidaire
qui considere [alimentation et laccés a l'ean comme droits universels de tous les étres humains, sans distine-
tion ni discrimination.> 11 est en outre important de souligner combien la voie de la solidarité
pour le développement des pays pauvres peut constituer un projet de solution de la crise mon-
diale actuelle, comme des hommes politiques et des responsables d’Institutions internationales
I'ont mis en évidence ces derniers temps. En soutenant les pays économiquement pauvres par
des plans de financement inspirés par la solidarité, pour qu’ils pourvoient eux-mémes a la satis-
faction de la demande de biens de consommation et de développement provenant de leurs
propres citoyens, non seulement on peut produire une vraie croissance économique, mais on
peut aussi concourir a soutenir les capacités de production des pays riches qui risquent d’étre

compromises par la crise.

28. Un des aspects les plus évidents du développement contemporain est 'importance du
theme du respect de la vie, qui ne peut en aucun cas étre disjoint des questions relatives au déve-
loppement des peuples. 11 s’agit d’un point qui depuis quelques temps prend une importance
toujours plus grande, nous obligeant a ¢élargir les concepts de pauvreté © et de sous-
développement aux questions liées a ’accueil de la vie, surtout la ou celle-ci est de diverses ma-

niéres refusée.



Non seulement la pauvreté provoque encore dans de nombreuses régions un taux élevé de
mortalité infantile, mais en plusieurs endroits du monde subsistent des pratiques de controle
démographique par les instances gouvernementales, qui souvent diffusent la contraception et
vont jusqu’a imposer 'avortement. Dans les pays économiquement plus développés, les 1égisla-
tions contraires a la vie sont tres répandues et ont désormais conditionné les coutumes et les
usages, contribuant a diffuser une mentalité antinataliste que 'on cherche souvent a transmet-
tre 2 d’autres Ftats comme si c’était la un progrés culturel.

Certaines Organisations non-gouvernementales travaillent activement a la diffusion de
I'avortement, et promeuvent parfois dans les pays pauvres 'adoption de la pratique de la stérili-
sation, y compris a I'insu des femmes. Par ailleurs, ce n’est pas sans fondement que 'on peut
soupconner les aides au développement d’étre parfois liées a certaines politiques sanitaires im-
pliquant de fait I'obligation d’un contréle contraignant des naissances. Sont également préoc-
cupantes les 1égislations qui admettent 'euthanasie comme les pressions de groupes nationaux
et internationaux qui en revendiquent la reconnaissance juridique.

L ouverture a la vie est an centre du vrai développement. Quand une société s’oriente vers le refus
et la suppression de la vie, elle finit par ne plus trouver les motivations et les énergies nécessai-
res pour ceuvrer au service du vrai bien de ’homme. Si la sensibilité personnelle et sociale a
I'accueil d’une nouvelle vie se perd, alors d’autres formes d’accueil utiles a la vie sociale se des-
sechent?’. I’accueil de la vie trempe les énergies morales et nous rend capables de nous aider
mutuellement. En cultivant 'ouverture a la vie, les peuples riches peuvent mieux percevoir les
besoins de ceux qui sont pauvres, éviter d’employer d’importantes ressources économiques et
intellectuelles pour satisfaire les désirs égoistes de leurs citoyens et promouvoir, en revanche,
des actions bénéfiques en vue d’une production moralement saine et solidaire, dans le respect

du droit fondamental de tout peuple et de toute personne a la vie.

29. 1l y a encore un autre aspect de la réalité d’aujourd’hui, lié de fagon tres étroite au déve-
loppement: c’est la négation du droit a la liberté religiense. Je ne me réfere pas seulement aux luttes
et aux conflits qui, dans le monde, ont des motifs religieux, méme si parfois les raisons religieu-
ses ne servent qu’a couvrir des raisons d’un autre genre, en 'occurrence la soif de pouvoir et de
richesse. Comme mon prédécesseur Jean-Paul II 9 I'avait publiquement dit et déploré a plu-
sieurs reprises et ainsi que je I'ai fait moi-méme, de fait, aujourd’hui on tue souvent en invo-
quant le saint nom de Dieu. Les violences freinent le développement authentique et empéchent
la marche des peuples vers un plus grand bien-étre socio-économique et spirituel. Cela
s’applique spécialement au terrorisme de nature fondamentaliste,*” qui engendre douleur, dé-
vastation et mort, bloque le dialogue entre les nations et détourne d’importantes ressources de
leur usage pacifique et civil. Il faut néanmoins ajouter que, outre le fanatisme religieux qui, en
certains milieux, empéche I'exercice du droit a la liberté religieuse, la promotion programmée
de l'indifférence religieuse ou de l'athéisme pratique de la part de nombreux pays s’oppose elle

aussi aux exigences du développement des peuples, en leur soustrayant I'acces aux ressources



spirituelles et humaines. Dien est le garant du véritable développement de ['bomme, dans la mesure ou,
I'ayant créé a son image, Il en fonde aussi la dignité transcendante et alimente en lui la soif d’«
étre plus » I’homme n’est pas un atome perdu dans un univers de hasard,’® mais il est une
créature de Dieu, a qui Il a voulu donner une ame immortelle et qu’ll aime depuis toujours. Si
’homme n’était que le fruit du hasard ou de la nécessité, ou bien §’il devait réduire ses aspira-
tions a horizon restreint des situations dans lesquelles il vit, si tout n’était qu’histoire et culture
et si Thomme n’avait pas une nature destinée a étre transcendée dans une vie surnaturelle, on
pourrait parler de croissance ou d’évolution, mais pas de développement. Quand I’Etat pro-
meut, enseigne, ou méme impose, des formes d’athéisme pratique, il soustrait a ses citoyens la
force morale et spirituelle indispensable pour s’engager en faveur du développement humain
intégral et il les empéche d’avancer avec un dynamisme renouvelé dans leur engagement pour
donner une réponse humaine plus généreuse a 'amour de Dieu.”! 1l arrive aussi que les pays
¢conomiquement développés ou émergents exportent vers les pays pauvres, dans le contexte
de leur rapports culturels, commerciaux et politiques, cette vision réductrice de la personne et
de sa destinée. C’est le dommage que le « surdéveloppement »7? inflige au développement au-

thentique, quand il s’accompagne d’un « sous-développement moral ».7?

30. Dans cette perspective, le théme du développement humain intégral revét une portée encore
plus complexe: la corrélation entre ses multiples composantes exige qu’on s’efforce de faire interagir
les divers niveaux du savoir humain en vue de la promotion d’un vrai développement des peuples. On
estime souvent que le développement, ou les mesures socio-économiques qui s’y rapportent, de-
mandent seulement a étre mis en ceuvre comme fruit d’un agir commun. Toutefols, cet agir
commun a besoin d’étre orienté, parce que « toute action sociale engage une doctrine ».7* Compte
tenu de la complexité des problémes, il est évident que les différentes disciplines scientifiques doi-
vent collaborer dans une interdisciplinarité ordonnée. La charité n’exclut pas le savoir, mais le ré-
clame, le promeut et l'anime de lintérieur. Le savoir n’est jamais seulement l'ceuvre de
Iintelligence. Il peut certainement étre réduit a des calculs ou a des expériences, mais s’il veut étre
une sagesse capable de guider Thomme a la lumiere des principes premiers et de ses fins dernieres,
il doit étre « relevé » avec le « sel » de la charité. Le faire sans le savoir est aveugle et le savoir sans
amour est stérile. En fait, « celui qui est animé d’une vraie charité est ingénieux a découvrir les
causes de la misere, a trouver les moyens de la combattre, a la vaincre résolument ».7> Face aux
phénomenes auxquels nous sommes confrontés, 'amour dans la vérité demande d’abord et avant
tout a connaitre et a comprendre, en reconnaissant et en respectant la compétence spécifique
propre a chaque champ du savoir. La charité n’est pas une adjonction supplémentaire, comme un
appendice au travail une fois achevé des diverses disciplines, mais au contraire elle dialogue avec
elles du début a la fin. Les exigences de 'amour ne contredisent pas celles de la raison. Le savoir
humain est insuffisant et les conclusions des sciences ne pourront pas, a elles seules, indiquer le
chemin vers le développement intégral de P’homme. Il est toujours nécessaire d’aller plus loin:

Pamour dans la vérité le commande.” Aller au-dela, néanmoins, ne signifie jamais faire abstraction



des conclusions de la raison ni contredire ses résultats. Il n’y a pas l'intelligence puis 'amour: #/ y a

Lamonr riche d'intelligence et Uintelligence pleine d'amour.

31. Cela signifie que les évaluations morales et la recherche scientifique doivent croitre en-
semble et que la charité doit les animer en un ensemble interdisciplinaire harmonieux, fait
d’unité et de distinction. La doctrine sociale de V'Eglise, qui a « #ne importante dimension interdisci-
plinaire »,7 peut remplir, dans cette perspective, une fonction d’une efficacité extraordinaire.
Celle-ci permet a la foi, a la théologie, a la métaphysique et aux sciences de trouver leur place
en collaborant au service de ’homme. Clest ici surtout que la doctrine sociale de I'Fglise
concrétise sa dimension sapientielle. Paul VI avait vu clairement que parmi les causes du sous-
développement, il y a un manque de sagesse, de réflexion, de pensée capable de réaliser une
synthéese directrice,’® pour laquelle « une claire vision de tous les aspects économiques, sociaux,
culturels et spirituels »” est exigée. Le morcellement excessif du savoir,® la fermeture des
sciences humaines a la métaphysique,® les difficultés du dialogue entre les sciences et la théo-
logie portent préjudice non seulement au développement du savoir, mais aussi au développe-
ment des peuples car, quand cela se vérifie, il devient plus difficile de distinguer le bien intégral
de ’homme dans les différentes dimensions qui le caractérisent. L'« élargissement de notre
conception et de notre usage de la raison »%? est indispensable pour réussir a peser adéquate-
ment tous les termes de la question du développement et de la solution des problemes socio-

économiques.

32. Les grandes nouveautés, que le domaine du développement des peuples présente au-
jourd’hui, appellent en de nombreux cas des solutions neuves. Celles-ci doivent étre recherchées
en méme temps dans le respect des lois propres a chaque réalité et a la lumiére d’une vision in-
tégrale de ’homme qui prend en compte les différents aspects de la personne humaine, consi-
dérée avec un regard purifié par la charité. On découvrira alors de singulieres convergences et
des possibilités concretes de solution, sans renoncer a aucune composante fondamentale de la
vie humaine.

La dignité de la personne et les exigences de la justice demandent, aujourd’hui surtout, que
les choix économiques ne fassent pas augmenter de facon excessive et moralement inaccepta-
ble les écarts de richesse 8 et que 'on continue a se donner comme objectif prioritaire 'acces au travail
ou son maintien, pour tous. Tout bien considéré, c’est ce que la « raison économique » exige
aussi. L’accroissement systémique des inégalités entre les groupes sociaux a lintérieur d’'un
meéme pays et entre les populations des différents pays, c’est-a-dire 'augmentation massive de
la pauvreté au sens relatif, non seulement tend a saper la cohésion sociale et met ainsi en dan-
ger la démocratie, mais a aussi un impact négatif sur le plan économique a travers I’érosion
progressive du « capital social », c’est-a-dire de cet ensemble de relations de confiance, de fiabi-
lité, de respect des regles, indispensables a toute coexistence civile.

Cest encore la science économique qui nous montre qu’une situation structurelle



d’insécurité génere des comportements anti productifs et des gaspillages de ressources humai-
nes, dans la mesure ou le travailleur tend a s’adapter passivement aux mécanismes automati-
ques, au lieu de libérer sa créativité. Sur ce point également, il existe une convergence entre
science économique et évaluation morale. Les cozits humains sont toujours aussi des coiits économiques
et les dysfonctionnements économiques entrainent toujours des cotts humains.

Il convient également de rappeler que la réduction des cultures a la dimension technologi-
que, si elle peut favoriser a court terme la réalisation de profits, constitue un obstacle a long
terme a Ienrichissement réciproque et aux dynamiques de collaboration. Il est important de
distinguer entre les considérations économiques ou sociologiques a court et a long terme.
I’abaissement du niveau de protection des droits des travailleurs et 'abandon des mécanismes
de redistribution des revenus pour donner au pays une plus grande compétitivité internationale
génent la consolidation d’un développement a long terme. On doit alors évaluer attentivement
les conséquences sur les personnes des tendances actuelles vers une économie du court, voire
du tres court terme. Cela demande wne réflexcion nonvelle et approfondie sur le sens de ['économrie et de ses
fins,®* ainsi qu’une révision profonde et clairvoyante du modele de développement pour en cor-
riger les dysfonctionnements et les déséquilibres. C’est ce qu’exige, en outre, I’état de santé éco-
logique de la plancte et surtout ce qu'appelle la crise culturelle et morale de ’homme, dont les

symptomes sont depuis longtemps évidents partout dans le monde.

33. Plus de quarante apres la parution de Populorum progressio, sa thématique de fond, le pro-
gres, demenre un probleme en suspens, rendu plus aigu et urgent en raison de la crise économique et
financiere actuelle. Si certaines régions du globe, autrefois marquées par la pauvreté, ont connu
des changements notables en termes de croissance économique et de participation a la produc-
tion mondiale, d’autres régions sont encore plongées dans une situation de misére comparable
a celle qui existait au temps de Paul VI. Dans certains cas, on peut méme parler d’une réelle ag-
gravation. Il est significatif que plusieurs causes de cette situation aient déja été identifiées par
Populorum progressio, comme par exemple les tarifs douaniers élevés imposés par les pays éco-
nomiquement développés et qui empéchent encore aujourd’hui les produits provenant des
pays pauvres d’entrer sur leurs marchés. En revanche, d’autres causes que I'encyclique avait
seulement effleurées, se sont manifestées ensuite plus clairement. C’est le cas pour I’évaluation
du processus de décolonisation, alors en plein déroulement; Paul VI souhaitait un chemin
d’autonomie a parcourir dans la liberté et dans la paix. Apres plus de quarante ans, nous de-
vons reconnaitre combien ce parcours a été difficile, aussi bien a cause de nouvelles formes de
colonialisme et de dépendance a I’égard d’anciens comme de nouveaux pays dominants, qu’en
raison de graves irresponsabilités internes aux pays devenus indépendants.

La nouveauté majeure a été /[explosion de ['interdépendance planétaire, désormais communément
appelée mondialisation. Paul VI I'avait déja partiellement prévue, mais les termes et la force
avec laquelle elle s’est développée sont surprenants. N¢é au sein des pays économiquement dé-

veloppés, ce processus par sa nature a produit une intrication de toutes les économies. Celui-ci



a été le principal moteur pour que des régions enticres sortent du sous-développement et il re-
présente de soi une grande opportunité. Toutefois, sans 'orientation de 'amour dans la vérité,
cet élan planétaire risque de provoquer des dommages inconnus jusqu’alors ainsi que de nou-
velles fractures au sein de la famille humaine. C’est pourquoi 'amour et la vérité nous placent
devant une tache inédite et créatrice, assurément vaste et complexe. I/ s'agit d’élargir la raison et de
la rendre capable de comprendre et d’orienter ces nonvelles dynamiques de grande amplenr, en les animant
dans la perspective de cette « civilisation de 'amour » dont Dieu a semé le germe dans chaque

peuple et dans chaque culture.



CHAPITRE 111

FRATERNITE, DEVELOPPEMENT
ECONOMIQUE ET SOCIETE CIVILE

34. L’amour dans la vérité place Thomme devant I’étonnante expérience du don. La gratuité est
présente dans sa vie sous de multiples formes qui souvent ne sont pas reconnues en raison
d’une vision de Pexistence purement productiviste et utilitariste. I.’étre humain est fait pour le
don; c’est le don qui exprime et réalise sa dimension de transcendance. L’homme moderne est
parfois convaincu, a tort, d’étre le seul auteur de lui-méme, de sa vie et de la société. C’est la
une présomption, qui dérive de la fermeture égoiste sur lui-méme, qui provient
— pour parler en termes de foi — du péché des origines. 1.a sagesse de 'Fglise a toujours proposé de
tenir compte du péché originel méme dans l'interprétation des faits sociaux et dans la construc-
tion de la société: « Ignorer que ’homme a une nature blessée, inclinée au mal, donne lieu a de
graves erreurs dans le domaine de ’éducation, de la politique, de l'action sociale et des moeeurs
».85 A la liste des domaines ot se manifestent les effets pernicieux du péché, s’est ajouté depuis
longtemps déja celui de 'économie. Nous en avons une nouvelle preuve, évidente, en ces
temps-ci. La conviction d’étre autosuffisant et d’¢tre capable d’éliminer le mal présent dans
histoire uniquement par sa seule action a poussé ’homme a faire coincider le bonheur et le sa-
lut avec des formes immanentes de bien-étre matériel et d’action sociale. De plus, la conviction
de l'exigence d’autonomie de ’économie, qui ne doit pas tolérer « d’influences » de caractere
moral, a conduit ’homme a abuser de 'instrument économique y compris de facon destruc-
trice. A la longue, ces convictions ont conduit a des systémes économiques, sociaux et politi-
ques qui ont foulé aux pieds la liberté de la personne et des corps sociaux et qui, précisément
pour cette raison, n’ont pas ¢té en mesure d’assurer la justice qu’ils promettaient. Comme je I’ai
affirmé dans mon encyclique Spe salvi, de cette maniere on retranche de Uhistoire [lespérance chreé-
tienne,3° qui est au contraire une puissante ressource sociale au service du développement hu-
main intégral, recherché dans la liberté et dans la justice. L’espérance encourage la raison et lui
donne la force d’orienter la volonté.8” Elle est déja présente dans la foi qui la suscite. La charité
dans la vérité s’en nourrit et, en méme temps, la manifeste. Etant un don de Dieu absolument
gratuit, elle fait irruption dans notre vie comme quelque chose qui n’est pas du, qui transcende
toute loi de justice. Le don par sa nature surpasse le mérite, sa regle est la surabondance. 1l
nous précede dans notre ame elle-méme comme le signe de la présence de Dieu en nous et de
son attente a notre égard. La vérité qui, a 'égal de la charité, est un don, est plus grande que
nous, comme 'enseigne saint Augustin.®® De méme, notre vérité propre, celle de notre cons-
cience personnelle, nous est avant tout « donnée ». Dans tout processus cognitif, en effet, la vé-

rité n’est pas produite par nous, mais elle est toujours découverte ou, mieux, recue. Comme



I'amour, elle « ne nait pas de la pensée ou de la volonté mais, pour ainsi dire, s'impose a I’étre
humain ».89

Parce qu’elle est un don que tous recoivent, la charité dans la vérité est une force qui cons-
titue la communauté, unifie les hommes de telle maniere qu’il n’y ait plus de barrieres ni de li-
mites. Nous pouvons par nous-mémes constituer la communauté des hommes, mais celle-ci ne
pourra jamais étre, par ses seules forces, une communauté pleinement fraternelle ni excéder ses
propres limites, c’est-a-dire devenir une communauté vraiment universelle: 'unité du genre
humain, communion fraternelle dépassant toutes divisions, nait de 'appel formulé par la parole
du Dieu-Amour. En affrontant cette question décisive, nous devons préciser, d’une part, que la
logique du don n’exclue pas la justice et qu’elle ne se juxtapose pas a elle dans un second temps
et de Pextérieur et d’autre part, que si le développement économique, social et politique veut
c¢tre authentiquement humain, il doit prendre en considération le principe de gratuité comme ex-

pression de fraternité.

35. Lorsqu’il est fondé sur une confiance réciproque et générale, /e marché est institution éco-
nomique qui permet aux personnes de se rencontrer, en tant qu’agents économiques, utilisant
le contrat pour régler leurs relations et échangeant des biens et des services fongibles entre eux
pour satisfaire leurs besoins et leurs désirs. Le marché est soumis aux principes de la justice dite
commmtative, qui regle justement les rapports du donner et du recevoir entre sujets égaux. Mais la
doctrine sociale de I'Eglise n’a jamais cessé de mettre en évidence Pimportance de la justice dis-
tributive et de la justice sociale pour I’économie de marché elle-méme, non seulement parce qu’elle
est insérée dans les maillons d’un contexte social et politique plus vaste, mais aussi a cause de la
trame des relations dans lesquelles elle se réalise. En effet, abandonné au seul principe de
I’équivalence de valeur des biens échangés, le marché n’arrive pas a produire la cohésion sociale
dont il a pourtant besoin pour bien fonctionner. Sans formes internes de solidarité et de confiance réci-
progue, le marché ne peut pleinement remplir sa fonction économique. Aujourd’hui, c’est cette confiance
qui fait défaut, et la perte de confiance est une perte grave.

Dans Populorum progressio, Paul VI soulignait de facon opportune le fait que le systeme éco-
nomique lui-méme aurait tiré avantage des pratiques généralisées de justice, car les premiers a
tirer bénéfice du développement des pays pauvres auraient été les pays riches.” Il ne s’agit pas
seulement de corriger des dysfonctionnements par l'assistance. Les pauvres ne sont pas a
considérer comme un « fardeau »,°! mais au contraire comme une ressource, méme du point de
vue strictement économique. Il faut considérer comme erronée la conception de certains qui
pensent que I’économie de marché a structurellement besoin d’'un quota de pauvreté et de
sous-développement pour pouvoir fonctionner au mieux. L’intérét du marché est de promou-
voir I’émancipation, mais pour le faire vraiment il ne peut pas compter seulement sur lui-
meéme, car il n’est pas en mesure de produire de lui-méme ce qui est au-dela de ses possibilités.

11 doit puiser des énergies morales aupres d’autres sujets, qui sont capables de les faire naitre.



36. I’activité économique ne peut résoudre tous les problémes sociaux par la simple extension
de la Jogigne marchande. Celle-1a doit viser la recherche du bien commun, que la communauté politique
d’abord doit aussi prendre en charge. C’est pourquoi il faut avoir présent a esprit que séparer
P'agir économique, a qui il reviendrait seulement de produire de la richesse, de I’agir politique, a
qui il reviendrait de rechercher la justice au moyen de la redistribution, est une cause de graves
déséquilibres.

I’Fglise a toujours estimé que I’agir économique ne doit pas étre considéré comme antiso-
cial. Le marché n’est pas de soi, et ne doit donc pas devenir, le lieu de la domination du fort sur
le faible. ILa société ne doit pas se protéger du marché, comme si le développement de ce der-
nier comportait ipso facto 'extinction des relations authentiquement humaines. Il est certaine-
ment vrai que le marché peut étre orienté de facon négative, non parce que c’est la sa nature,
mais parce qu’une certaine idéologie peut lorienter en ce sens. Il ne faut pas oublier que le
marché n’existe pas a I’état pur. Il tire sa forme des configurations culturelles qui le caractéri-
sent et Porientent. En effet, ’économie et la finance, en tant qu’instruments, peuvent étre mal
utilisées quand celui qui les gere n’a comme point de référence que des intéréts égoistes. Ainsi
peut-on arriver a transformer des instruments bons en eux mémes en instruments nuisibles.
Mais c’est la raison obscurcie de ’homme qui produit ces conséquences, non 'instrument lui-
méme. C’est pourquoi, ce n’est pas 'instrument qui doit étre mis en cause mais ’homme, sa
conscience morale et sa responsabilité personnelle et sociale.

La doctrine sociale de I'Eglise estime que des relations authentiquement humaines,
d’amitié et de socialité, de solidarité et de réciprocité, peuvent également étre vécues méme au
sein de lactivité économique et pas seulement en dehors d’elle ou « apres » elle. La sphere éco-
nomique n’est, par nature, ni éthiquement neutre ni inhumaine et antisociale. Elle appartient a
'activité de ’homme et, justement parce qu’humaine, elle doit étre structurée et organisée insti-
tutionnellement de facon éthique.

Le grand défi qui se présente a nous, qui ressort des problématiques du développement en
cette période de mondialisation et qui est rendu encore plus pressant par la crise économique
et financiere, est celui de montrer, au niveau de la pensée comme des comportements, que non
seulement les principes traditionnels de ’éthique sociale, tels que la transparence, 'honnéteté et
la responsabilité ne peuvent etre négligées ou sous-évaluées, mais aussi que dans les relations mar-
chandes le principe de gratuité et la logigue du don, comme expression de la fraternité, peuvent et doivent
trouver leur place a lintérienr de activité économique normale. Cest une exigence de ’homme de ce
temps, mais aussi une exigence de la raison économique elle-méme. C’est une exigence

conjointe de la charité et de la vérité.

37. La doctrine sociale de ’Eglise a toujours soutenu que /a justice se rapporte a toutes les phases de
Lactivité économique, parce qu’elle concerne toujours ’homme et ses exigences. La découverte des

ressources, les financements, la production, la consommation et toutes les autres phases du cy-



cle économique ont inéluctablement des implications morales. Ainsi toute décision économique a-t-
elle une conséquence de caractere moral. Les sciences sociales et les tendances de I’économie contem-
poraine le confirment également. Peut-étre fut-il un temps pensable de confier en premier lieu
a I’économie la tiche de produire des richesses, remettant ensuite a la politique la tache de les
distribuer. Tout ceci se révele aujourd’hui plus difficile, puisque les activités économiques ne
sont pas confinées a I'intérieur des limites territoriales, alors que 'autorité des gouvernements
continue a étre essentiellement locale. C’est pourquot les regles de la justice doivent étre res-
pectées des la mise en route du processus économique, et non avant, apres ou parallelement. 11
est nécessaire aussi que, sur le marché, soient ouverts des espaces aux activités économiques
réalisées par des sujets qui choisissent librement de conformer leur propre agir a des principes
différents de ceux du seul profit, sans pour cela renoncer a produire de la valeur économique.
Les nombreux types d’économie qui tirent leur origine d’initiatives religieuses et laiques, dé-
montrent que cela est concrétement possible.

A Pépoque de la mondialisation, ’économie patit de modéles de compétition liés a des
cultures tres différentes les unes des autres. Les comportements économiques et industriels qui
en découlent, trouvent généralement un point de rencontre dans le respect de la justice com-
mutative. La vie économique a sans aucun doute besoin du contrat pour réglementer les relations
d’échange entre valeurs équivalentes. Mais elle a tout autant besoin de /s justes et de formes de
redistribution guidées par la politique, ainsi que d’ceuvres qui soient marquées par /esprit du don.
L’économie mondialisée semble privilégier la premiere logique, celle de I'échange contractuel
mais, directement ou indirectement, elle montre qu’elle a aussi besoin des deux autres, de la lo-

gique politique et de la logique du don sans contrepartie.

38. Mon prédécesseur Jean-Paul II avait signalé cette problématique quand, dans Centesimus
annus, il avait relevé la nécessité d’un systeme impliquant trois sujets: le marché, 'Etat et la société
civile °2. 11 avait identifié la société civile comme le cadre le plus approprié pour une éeonomie de la
gratuité et de la fraternité, mais il ne voulait pas I'exclure des deux autres domaines. Aujourd’hui,
nous pouvons dire que la vie économique doit étre comprise comme une réalité a plusieurs
dimensions: en chacune d’elles, a divers degrés et selon des modalités spécifiques, I'aspect de la
réciprocité fraternelle doit étre présent. A ’époque de la mondialisation, I'activité économique
ne peut faire abstraction de la gratuité, qui répand et alimente la solidarité et la responsabilité
pour la justice et pour le bien commun aupres de ses différents sujets et acteurs. 1l s’agit, en ré-
alité, d’'une forme concrete et profonde de démocratie économique. La solidarité signifie avant
tout se sentir tous responsables de tous,” elle ne peut donc étre déléguée seulement a I’Ertat. Si
hier on pouvait penser qu’il fallait d’abord rechercher la justice et que la gratuité devait interve-
nir ensuite comme un complément, aujourd’hui, il faut dire que sans la gratuité on ne parvient
meéme pas a réaliser la justice. Il faut, par conséquent, un marché sur lequel des entreprises qui
poursuivent des buts institutionnels différents puissent agir librement, dans des conditions

équitables. A coté de Pentreprise privée tournée vers le profit, et des divers types d’entreprises



publiques, il est opportun que les organisations productrices qui poursuivent des buts mutualis-
tes et sociaux puissent s'implanter et se développer. C’est de leur confrontation réciproque sur
le marché que l'on peut espérer une sorte d’hybridation des comportements d’entreprise et
donc une attention vigilante a la civilisation de 'économie. La charité dans la vérité, dans ce cas, si-
gnifie qu’il faut donner forme et organisation aux activités économiques qui, sans nier le profit,
entendent aller au-dela de la logique de I’échange des équivalents et du profit comme but en

sol.

39. Dans Populorum progressio, Paul VI demandait que soit définir un modéle d’économie de marché
capable d'intégrer, an moins tendanciellement, tous les peuples et non seulement ceusc qui étaient en mesure d’y
prendre part. 11 demandait que le marché international soit le reflet d’'un monde ou « tous auront
a donner et a recevoir, sans que le progres des uns soit un obstacle au développement des au-
tres ».94 De cette maniere, il étendait au niveau universel les requétes et les aspirations déja
contenues dans Rerum novarum, ou pour la premicre fois, a la suite de la révolution industrielle,
était affirmée I'idée — assurément avancée pour I’époque — que pour subsister 'ordre civil avait
besoin aussi de lintervention redistributive de I’Etat. Aujourd’hui cette vision est non seule-
ment remise en question par les processus d’ouverture des marchés et des sociétés, mais elle
apparait aussi incomplete pour satisfaire les exigences d’une économie pleinement humaine. Ce
que la doctrine sociale de I’'Eglise a toujours soutenu, en partant de sa vision de I’'homme et de
la société, est aujourd’hui requis aussi par les dynamiques caractéristiques de la mondialisation.
Quand la logique du marché et celle de I'Etat s’accordent entre elles pour perpétuer le
monopole de leurs domaines respectifs d’influence, la solidarité dans les relations entre les ci-
toyens s’amoindrit a la longue, de méme que la participation et I'adhésion, I'agir gratuit, qui
sont d’une nature différente du donner pour avoir, spécifique a la logique de I’échange, et du don-
ner par devoir, qui est propre a I'action publique, réglée par les lois de 'Etat. Vaincre le sous-
développement demande d’agir non seulement en vue de 'amélioration des transactions fon-
dées sur I’échange et des prestations sociales, mais surtout sur /ouverture progressive, dans un
contexcte mondial, a des formes d'activité économique caractérisées par une part de gratuité et de communion. 1e
binéme exclusif marché-Etat corrode la socialité, alors que les formes économiques solidaires,
qui trouvent leur terrain le meilleur dans la société civile sans se limiter a elle, créent de la socia-
lité. Le marché de la gratuité n’existe pas et on ne peut imposer par la loi des comportements
gratuits. Pourtant, aussi bien le marché que la politique ont besoin de personnes ouvertes au

don réciproque.

40. Les dynamiques économiques internationales actuelles, caractérisées par de graves dévian-
ces et des dysfonctionnements, appellent également de profonds changements dans la facon de conce-
voir l'entreprise. D’anciennes formes de la vie des entreprises disparaissent, tandis que d’autres,
prometteuses, se dessinent a ’horizon. Un des risques les plus grands est sans aucun doute que

I'entreprise soit presque exclusivement soumise a celui qui investit en elle et que sa valeur so-



ciale finisse ainsi par étre amoindrie. En raison de la croissance de leurs dimensions et au be-
soin de capitaux toujours plus importants, les entreprises ont de moins en moins a leur téte un
entrepreneur stable qui soit responsable a long terme de la vie et des résultats de I'entreprise et
pas seulement a court terme, et elles sont aussi toujours moins lié a un territoire unique. En ou-
tre, la fameuse délocalisation de Iactivité productive peut atténuer chez 'entreprencur le sens
de ses responsabilités vis-a-vis des porteurs d’intéréts, tels que les travailleurs, les fournisseurs,
les consommateurs, I'environnement naturel et, plus largement, la société environnante, au
profit des actionnaires, qui ne sont pas liés a un lieu spécifique et qui jouissent donc d’une
extraordinaire mobilité. En effet, le marché international des capitaux offre aujourd’hui une
grande liberté d’action. Il est vrai cependant que 'on prend toujours davantage conscience de
la nécessité d’une plus ample « responsabilité sociale » de I'entreprise. Méme si les positions
¢thiques qui guident aujourd’hui le débat sur la responsabilité sociale de entreprise ne sont pas
toutes acceptables selon la perspective de la doctrine sociale de I’'Eglise, c’est un fait que se ré-
pand toujours plus la conviction selon laquelle /a gestion de I'entreprise ne peut pas tenir compte des in-
téréts de ses seuls propriétaires, mais aussi de cenx de toutes les antres catégories de sujets qui contribuent a la vie
de 'entreprise: les travailleurs, les clients, les fournisseurs des divers éléments de la production,
les communautés humaines qui en dépendent. Ces dernicres années, on a vu la croissance
d’une classe cosmopolite de managers qui, souvent, ne répondent qu’aux indications des action-
naires de référence, constitués en général par des fonds anonymes qui fixent de fait leurs ré-
munérations. Cela n’empéche pas qu'aujourd’hui il y ait de nombreux managers qui, grace a des
analyses clairvoyantes, se rendent compte toujours davantage des liens profonds de leur entre-
prise avec le territoire ou avec les territoires ou elle opére. Paul VI invitait a évaluer sérieuse-
ment le préjudice que le transfert de capitaux a I’étranger exclusivement en vue d’un profit per-
sonnel, peut causer a la nation elle-méme.” Jean-Paul II observait qu’zzvestir, outre sa significa-
tion économique, revét toujonrs une signification morale.” Tout ceci — il faut le redire — est valable
aujourd’hui encore, bien que le marché des capitaux ait été fortement libéralisé et que les men-
talités technologiques modernes puissent conduire a penser qu’investir soit seulement un fait
technique et non pas aussi humain et éthique. Il n’y a pas de raison de nier qu’un certain capi-
tal, s’il est investi a I’étranger plutot que dans sa patrie, puisse faire du bien. Cependant les re-
quétes de la justice doivent étre sauvegardées, en tenant compte aussi de la facon dont ce capi-
tal a été constitué et des préjudices causés aux personnes par leur non emploi dans les lieux ou
ce capital a été produit.”’ Il faut éviter que le motif de lemploi des ressonrces financieres soit spécula-
tif et cede a la tentation de rechercher seulement un profit a court terme, sans rechercher aussi
la continuité de 'entreprise a long terme, son service précis a ’économie réelle et son attention
a la promotion, de fagon juste et convenable, d’initiatives économiques y compris dans les pays
qui ont besoin de développement. Il ne faut pas nier que lorsque la délocalisation comporte
des investissements et offre de la formation, elle peut étre bénéfique aux populations des pays

d’accueil. Le travail et la connaissance technique sont un besoin universel. Cependant il n’est



pas licite de délocaliser seulement pour jouir de faveurs particuliéres ou, pire, pour exploiter la
société locale sans lui apporter une véritable contribution a la mise en place d’un systeme pro-

ductif et social solide, facteur incontournable d’un développement stable.

41. Dans le contexte de ce document, il est utile d’observer que Uentreprenariat a et doit toujours
plus avoir une signification plurivalente. Ta prééminence persistante du binéme marché-Etat nous a
habitués a penser exclusivement a Pentrepreneur privé de type capitaliste, d’une part, et au haut-
fonctionnaire de I'autre. En réalité, Pentreprenariat doit étre compris de fagon diversifiée. Ceci
découle d’une série de raisons méta-économiques. Avant d’avoir une signification profession-
nelle, 'entreprenariat a une signification humaine.”® Il est inscrit dans tout travail, vu comme «
actus persona »,”° c’est pourquoi il est bon qu’a tout travailleur soit offerte la possibilité d’apporter
sa contribution propre de sorte que lui-méme « sache travailler ‘a son compte’ ».1%0 Ce n’est pas
sans raison que Paul VI enseignait que « tout travailleur est un créateur ».101 Cest justement
pour répondre aux exigences et a la dignité de celui qui travaille, ainsi qu’aux besoins de la socié-
té, que divers types d’entreprises existent, bien au-dela de la seule distinction entre « privé » et «
public ». Chacune requiert et exprime une capacité d’entreprise singuliere. Dans le but de créer
une économie qui, dans un proche avenir, sache se mettre au service du bien commun national
et mondial, il est opportun de tenir compte de cette signification élargie de Ientreprenariat.
Cette conception plus large favorise ’échange et la formation réciproque entre les diverses typo-
logies d’entreprenariat, avec un transfert de compétences du monde du zon profit a celui du profit
et vice-versa, du domaine public a celui de la société civile, de celui des économies avancées a
celui des pays en voie de développement.

L« auntorité politigne » a, elle aussi, une signification plurivalente qui ne peut étre négligée, dans la
mise en place d’un nouvel ordre économico-productif, socialement responsable et a dimension
humaine. De méme qu’on entend cultiver un entreprenariat différencié sur le plan mondial,
ainsi doit-on promouvoir une autorité politique répartie et active sur plusieurs plans.
L’économie intégrée de notre époque n’élimine pas le réle des Etats, elle engage plutét les gou-
vernements a une plus forte collaboration réciproque. La sagesse et la prudence nous suggerent
de ne pas proclamer trop hativement la fin de I'Etat. Lié a la solution de la crise actuelle, son
role semble destiné a croitre, tandis qu’il récupere nombre de ses compétences. Il y a aussi des
nations pour lesquelles la construction ou la reconstruction de 'Etat continue d’étre un élé-
ment clé de leur développement. [ aide internationale a Uintérieur d’un projet de solidarité ciblé
en vue de la solution des probléemes économiques actuels, devrait en premier lieu soutenir la
consolidation de systemes constitutionnels, juridiques, administratifs dans les pays qui ne jouis-
sent pas encore pleinement de ces biens. A coté des aides économiques, il doit y avoir celles
qui ont pour but de renforcer les garanties propres de 'Etat de droit, un systéme d’ordre public
et de détention efficaces dans le respect des droits humains, des institutions vraiment démocra-
tiques. Il n’est pas nécessaire que I'Ftat ait partout les mémes caractéristiques: le soutien aux

systemes constitutionnels faibles en vue de leur renforcement peut tres bien s’accompagner du



développement d’autres sujets politiques, de nature culturelle, sociale, territoriale ou religieuse,
a coté de IErat. L articulation de Iautorité politique au niveau local, national et international
est, entre autres, une des voies maitresses pour parvenir a orienter la mondialisation économi-
que. Cest aussi le moyen pour éviter qu’elle ne mine dans les faits les fondements de la démo-

cratie.

42. On releve parfois des attitudes fatalistes a 'égard de la mondialisation, comme si les dynami-
ques en acte ¢étaient produites par des forces impersonnelles anonymes et par des structures in-
dépendantes de la volonté humaine.'2 11 est bon de rappeler a ce propos que la mondialisation
doit étre certainement comprise comme un processus socio-économique, mais ce n’est pas la
son unique dimension. Derricre le processus le plus visible se trouve la réalité d'une humanité
qui devient de plus en plus interconnectée. Celle-ci est constituée de personnes et de peuples
auxquels ce processus doit étre utile et dont il doit servir le développement,'® en vertu des res-
ponsabilités respectives prises aussi bien par des individus que par la collectivité. Le dépasse-
ment des fronticres n’est pas seulement un fait matériel, mais il est aussi culturel dans ses cau-
ses et dans ses effets. Si on regarde la mondialisation de fagon déterministe, les criteres pour
I’évaluer et Porienter se perdent. C’est une réalité humaine et elle peut avoir en amont diverses
orientations culturelles sur lesquelles il faut exercer un discernement. La vérité de la mondiali-
sation comme processus et sa nature éthique fondamentale dérivent de I'unité de la famille
humaine et de son développement dans le bien. Il faut donc travailler sans cesse afin de favoriser
une orientation culturelle personnaliste et communantaire, ouverte d la transcendance, du processus d'intégration
planétaire.

Malgré certaines de ses dimensions structurelles qui ne doivent pas étre niées, ni absoluti-
sées, « la mondialisation, @ priori, n’est ni bonne ni mauvaise. Elle sera ce que les personnes en
feront »'%%. Nous ne devons pas en étre les victimes, mais les protagonistes, avangant avec bon
sens, guidés par la charité et par la vérité. S’y opposer aveuglément serait une attitude erronée,
précongue, qui finirait par ignorer un processus porteur d’aspects positifs, avec le risque de
perdre une grande occasion de saisir les multiples opportunités de développement qu’elle offre.
Les processus de mondialisation, convenablement congus et gérés, offrent la possibilité d’une
grande redistribution de la richesse au niveau planétaire comme cela ne s’était jamais présenté
auparavant; s’ils sont mal gérés ils peuvent au contraire faire croitre la pauvreté et les inégalités,
et contaminer le monde entier par une crise. Il faut en corriger les dysfonctionnements, dont certains
sont graves, qui introduisent de nouvelles divisions entre les peuples et au sein des peuples, et
faire en sorte que la redistribution de la richesse n’entraine pas une redistribution de la pauvreté
ou méme son accentuation, comme une mauvaise gestion de la situation actuelle pourrait nous
le faire craindre. Pendant longtemps, on a pensé que les peuples pauvres devaient demeurer
fixés a un stade préétabli de développement et devaient se contenter de la philanthropie des
peuples développés. Dans Populorum progressio, Paul VI a pris position contre cette mentalité.

Aujourd’hui les ressources matérielles utilisables pour faire sortir ces peuples de la misere sont



théoriquement plus importantes qu’autrefois, mais ce sont les peuples des pays développés
eux-mémes qui ont fini par en profiter, eux qui ont pu mieux exploiter le processus de libérali-
sation des mouvements de capitaux et du travail. La diffusion du bien-étre a ’échelle mondiale
ne doit donc pas étre freinée par des projets égoistes, protectionnistes ou dictés par des intéréts
particuliers. En effet, 'implication des pays émergents ou en voie de développement permet
aujourd’hui de mieux gérer la crise. La transition inhérente au processus de mondialisation pré-
sente des difficultés et des dangers importants, qui pourront étre surmontés seulement si on
sait prendre conscience de cette dimension anthropologique et éthique, qui pousse profondé-
ment la mondialisation elle-méme vers des objectifs d’humanisation solidaire. Malheureuse-
ment cette dimension est souvent dominée et étouffée par des perspectives éthiques et cultu-
relles de nature individualiste et utilitariste. I.a mondialisation est un phénoméne multidimen-
sionnel et polyvalent, qui exige d’étre saisi dans la diversité et dans 'unité de tous ses aspects, y
compris sa dimension théologique. Cela permettra de vivre et d’orienter la mondialisation de

Lhumanité en termes de relationnalité, de communion et de partage.



CHAPITRE 1V

DEVELOPPEMENT DES PEUPLES,
DROITS ET DEVOIRS, ENVIRONNEMENT

43. «La solidarité universelle qui est un fait, et un bénéfice pour nous, est aussi un devoir ».1%
Aujourd’hui, nombreux sont ceux qui sont tenté de prétendre ne rien devoir a personne, si ce
n’est a eux-mémes. Ils estiment n’¢tre détenteurs que de droits et ils éprouvent souvent de
grandes difficultés a grandir dans la responsabilité a I’égard de leur développement personnel
intégral et de celui des autres. C’est pourquoi il est important de susciter une nouvelle réflexion
sur le fait que /les droits supposent des devoirs sans lesquels ils deviennent arbitraires.%° Aujourd’hui, nous
sommes témoins d’'une grave contradiction. Tandis que, d'un c6té, sont revendiqués de soi-
disant droits, de nature arbitraire et voluptuaire, avec la prétention de les voir reconnus et
promus par les structures publiques, d’un autre coté, des droits élémentaires et fondamentaux
d’une grande partie de 'humanité sont ignorés et violés.1?7 On a souvent noté une relation en-
tre la revendication du droit au superflu ou méme a la transgression et au vice, dans les sociétés
opulentes, et le manque de nourriture, d’eau potable, d’instruction primaire ou de soins sanitai-
res ¢lémentaires dans certaines régions sous-développées ainsi que dans les périphéries des
grandes métropoles. Cette relation est due au fait que les droits individuels, détachés du cadre
des devoirs qui leur confere un sens plénier, s’affolent et alimentent une spirale de requétes
pratiquement illimitée et privée de reperes. L’exaspération des droits aboutit a oubli des de-
voirs. Les devoirs délimitent les droits parce qu’ils renvoient au cadre anthropologique et éthi-
que dans la vérité duquel ces derniers s’inserent et ainsi ne deviennent pas arbitraires. C’est
pour cette raison que les devoirs renforcent les droits et situent leur défense et leur promotion
comme un engagement a prendre en faveur du bien. Si, par contre, les droits de ’homme ne
trouvent leur propre fondement que dans les délibérations d’une assemblée de citoyens, ils
peuvent étre modifiés a tout moment et, par conséquent, le devoir de les respecter et de les
promouvoir diminue dans la conscience commune. Les Gouvernements et les Organismes in-
ternationaux peuvent alors oublier 'objectivité et I« indisponibilité » des droits. Quand cela se
produit, le véritable développement des peuples est mis en danger.'% De tels comportements
compromettent 'autorité des Organismes internationaux, surtout aux yeux des pays qui ont le
plus besoin de développement. Ceux-ci demandent, en effet, que la communauté internationale
considére comme un devoir de les aider 2 étre « les artisans de leur destin »,19? c’est-a-dire a as-
sumer eux-mémes a leur tour des devoirs. Awvoir en commun des devoirs réciproques mobilise beanconp

Dplus que la senle revendication de droits.



44. La conception des droits et des devoirs dans le développement est mise a épreuve de
maniere dramatique par les problématiques liées a la croissance démographigue. 11 s’agit d’une limite
trés importante pour le vrai développement, parce qu’elle concerne les valeurs primordiales de
la vie et de la famille.!? Considérer 'augmentation de la population comme la cause premicre
du sous-développement est incorrect, méme du point de vue économique: il suffit de penser
d’une part a P'importante diminution de la mortalité infantile et a 'allongement moyen de la vie
qu’on enregistre dans les pays économiquement développés, et d’autre part, aux signes de cri-
ses qu’on reléve dans les sociétés ou I'on enregistre une baisse préoccupante de la natalité. 11
demeure évidemment nécessaire de préter Iattention due a une procréation responsable qui
constitue, entre autres, une contribution efficace au développement humain intégral. I.’Eglise,
qui a a cceur le véritable développement de ’homme, lui recommande de respecter dans tout
son agir la réalité humaine authentique. Cette dimension doit étre reconnue, en particulier, en
ce qui concerne la sexualité: on ne peut la réduire a un pur fait hédoniste et ludique, de méme
que I’éducation sexuelle ne peut étre réduite a une instruction technique, dans 'unique but de
défendre les intéressés d’éventuelles contaminations ou du « risque » de procréation. Cela équi-
vaudrait a appauvrir et a ignorer le sens profond de la sexualité, qui doit au contraire étre re-
connue et assumée avec responsabilité, tant par I'individu que par la communauté. En effet, la
responsabilité interdit aussi bien de considérer la sexualité comme une simple source de plaisir,
que de la réguler par des politiques de planification forcée des naissances. Dans ces deux cas,
on est en présence de conceptions et de politiques matérialistes, ou les personnes finissent par
subir différentes formes de violence. A tout cela, on doit opposer, en ce domaine, la compé-
tence primordiale des familles 1! par rapport a celle I'Etat et 4 ses politiques contraignantes,
ainsi qu’une éducation appropriée des parents.

L ouverture moralement responsable a la vie est une richesse sociale et économigne. De grandes nations
ont pu sortir de la mis¢re grace au grand nombre de leurs habitants et a leurs potentialités. En
revanches, des nations, un temps prosperes, connaissent a présent une phase d’incertitude et,
dans certains cas, de déclin a cause de la dénatalité qui est un probléme crucial pour les sociétés
de bien-étre avancé. La diminution des naissances, parfois au-dessous du fameux « seuil de re-
nouvellement », met aussi en difficulté les systemes d’assistance sociale, elle en augmente les
couts, réduit le volume de I’épargne et, donc, les ressources financieres nécessaires aux investis-
sements, elle réduit la disponibilité d’une main-d’ceuvre qualifiée, elle restreint la réserve des «
cerveaux » utiles pour les besoins de la nation. De plus, dans les familles de petite, et méme de
toute petite dimension, les relations sociales courent le risque d’étre appauvries, et les formes
de solidarité traditionnelle de ne plus étre garanties. Ce sont des situations symptomatiques
d’une faible confiance en l'avenir ainsi que d’une lassitude morale. Continuer a proposer aux
nouvelles générations la beauté de la famille et du mariage, la correspondance de ces institu-
tions aux exigences les plus profondes du cceur et de la dignité de la personne devient ainsi une

nécessité sociale, et méme économique. Dans cette perspective, les Etats sont appelés a ettre



en auvre des politiques qui promenvent le caractére central et ['intégrité de la famille, fondée sur le mariage
entre un homme et une femme, cellule premicre et vitale de la société,!'? prenant en compte

ses problemes économiques et fiscaux, dans le respect de sa nature relationnelle.

45. Répondre aux exigences morales les plus profondes de la personne a aussi des retombées
importantes et bénéfiques sur le plan économique. En effet, pour fonctionner correctement, ['économie
a besoin de ['éthigue; non pas d’une éthique quelconque, mais d’une éthique amie de la personne.
Aujourd’hui, on parle beaucoup d’éthique dans le domaine économique, financier ou industriel.
Des Centres d’études et des parcours de formation de business ethics sont créés. Dans le monde
développé, le systeme des certifications éthiques se répand a la suite du mouvement d’idées né
autour de la responsabilité sociale de 'entreprise. Les banques proposent des comptes et des
fonds d’investissement appelés « éthiques ». Une « finance éthique » se développe surtout a tra-
vers le microcrédit et, plus généralement, la microfinance. Ces processus sont appréciables et
méritent un large soutien. Leurs effets positifs se font sentir méme dans les régions les moins
développées de la terre. Toutefois, il est bon d’élaborer aussi un critére valable de discerne-
ment, car on note un certain abus de l'adjectif « éthique » qui, employé de manicre générique,
se préte a désigner des contenus tres divers, au point de faire passer sous son couvert des déci-
sions et des choix contraires a la justice et au véritable bien de ’homme.

En fait, cela dépend en grande partie du systeme moral auquel on se réfere. Sur ce theme,
la doctrine sociale de I’Eglise a une contribution spécifique a apporter, qui se fonde sur la créa-
tion de '’homme « a I'image de Dieu » (G# 1, 27), principe d’ou découle la dignité inviolable de
la personne humaine, de méme que la valeur transcendante des normes morales naturelles. Une
éthique économique qui méconnaitrait ces deux piliers, risquerait inévitablement de perdre sa
signification propre et de se préter a des manipulations. Plus précisément, elle risquerait de
s’adapter aux systemes économiques et financiers existant, au lieu de corriger leurs dysfonc-
tionnements. Elle finirait également, entre autres, par justifier le financement de projets non
¢thiques. En outre, il ne faut pas utiliser le mot « éthique » de facon idéologiquement discrimi-
natoire, laissant entendre que les initiatives qui ne seraient pas formellement parées de cette
qualification, ne seraient pas éthiques. Il faut ceuvrer — et cette observation est ici essentielle!
— non seulement pour que naissent des secteurs ou des lignes « éthiques » dans ’économie ou
dans la finance, mais pour que toute ’économie et toute la finance soient éthiques et le soient
non a cause d’un étiquetage extérieur, mais a cause du respect d’exigences intrinseques a leur
nature méme. La doctrine sociale de I'Eglise aborde ce sujet avec clarté quand elle rappelle que

I’économie, en ses différentes ramifications, est un secteur de 1’activité humaine.113

46. Considérant les thématiques relatives au rapport entre entreprise et éthique, ainsi que I’évolution
que le systeme de production connait actuellement, il semble que la distinction faite jusqu’ici

entre entreprises a but lucratif (profi) et organisations a but non lucratif (non profif) ne soit plus



en mesure de rendre pleinement compte de la réalité, ni d’orienter efficacement I'avenir. Au
cours de ces dernicres décennies, une ample sphere intermédiaire entre ces deux types
d’entreprises a surgi. Elle est constituée d’entreprises traditionnelles, — qui cependant souscri-
vent des pactes d’aide aux pays sous-développés —, de fondations qui sont 'expression
d’entreprises individuelles, de groupes d’entreprises ayant des buts d’utilité sociale, du monde
varié des acteurs de I’économie dite « civile et de communion ». Il ne s’agit pas seulement d’un
« troisiéme secteur », mais d’une nouvelle réalité vaste et complexe, qui touche le privé et le
public et qui n’exclut pas le profit mais le considere comme un instrument pour réaliser des ob-
jectifs humains et sociaux. Le fait que ces entreprises distribuent ou non leurs bénéfices ou
bien qu’elles prennent 'une ou I'autre des formes prévues par les normes juridiques devient se-
condaire par rapport a leur orientation a concevoir le profit comme un moyen pour parvenir a
des objectifs d’humanisation du marché et de la société. 1l est souhaitable que ces nouveaux ty-
pes d’entreprise trouvent également dans tous les pays un cadre juridique et fiscale convena-
bles. Sans rien Oter a 'importance et a l'utilité économique et sociale des formes traditionnelles
d’entreprise, elles font évoluer le systeme vers une plus claire et compléte acceptation de leurs
devoirs, de la part des agents économiques. Bien plus, /a pluralité méme des formes institutionnelles de

Lentreprise crée un marché plus civique et en méme temps plus compétitif.

47. Le renforcement des diverses typologies d’entreprises et, en particulier, de celles capables
de concevoir le profit comme un instrument pour parvenir a des objectifs d’humanisation du
marché et des sociétés, doit étre poursuivi aussi dans les pays qui sont exclus ou mis en marge
des circuits de ’économie mondiale, et ou il est trés important d’avancer par le biais de projets,
fondés sur une subsidiarité congue et administrée de facon adaptée, qui tendent a affermir les
droits tout en prévoyant toujours une prise de responsabilités correspondantes. Dans les znter-
ventions en faveur du développement, le principe de la centralité de la personne humaine doit étre préservé
car elle est le sujet qui, le premier, doit prendre en charge la tache du développement.
L’urgence principale est 'amélioration des conditions de vie des personnes concretes d’une ré-
gion donnée, afin qu’elles puissent accomplir ces taches qu’actuellement leur indigence ne leur
permet pas de remplir. La sollicitude ne peut jamais ¢tre une attitude abstraite. Les program-
mes de développement, pour pouvoir étre adaptés aux situations particulieres, doivent étre ca-
ractérisés par la flexibilité. Et les personnes qui en bénéficient devraient étre directement asso-
ciées a leur préparation et devenir protagonistes de leur réalisation. Il est aussi nécessaire
d’appliquer les criteres de la progression et de 'accompagnement — y compris pour le controle
des résultats —, car il n’existe pas de recettes universellement valables. Cela dépend largement
de la gestion concrete des interventions. « Ouvriers de leur propre développement, les peuples
en sont les premiers responsables. Mais ils ne le réaliseront pas dans l'isolement ».!* Au-
jourd’hui, avec la consolidation du processus d’intégration progressive de la plancte, cette ex-
hortation de Paul VI est encore plus actuelle. Les dynamiques d’inclusion n’ont rien de méca-

nique. Les solutions doivent étre adaptées a la vie des peuples et des personnes concretes, sur



la base d’une évaluation prévoyante de chaque situation. A c6té des macroprojets, les micro-
projets sont nécessaires et, plus encore, la mobilisation effective de tous les acteurs de la socié-
té civile, des personnes juridiques comme des personnes physiques.

La coopération internationale a besoin de personnes qui aient en commun le souci du proces-
sus de développement économique et humain, par la solidarité de la présence, de
I'accompagnement, de la formation et du respect. De ce point de vue, les Organismes interna-
tionaux eux-mémes devraient s’interroger sur Iefficacité réelle de leurs structures bureaucrati-
ques et administratives, souvent trop couteuses. Il arrive parfois que celui a qui sont destinées
des aides devienne utile a celui qui 'aide et que les pauvres servent de prétexte pour faire sub-
sister des organisations bureaucratiques couteuses qui réservent a leur propre subsistance des
pourcentages trop élevés des ressources qui devraient au contraire étre destinées au dévelop-
pement. Dans cette perspective, il serait souhaitable que tous les Organismes internationaux et
les Organisations non gouvernementales s’engagent a ceuvrer dans la pleine transparence, in-
formant leurs donateurs et opinion publique du pourcentage des fonds recus destiné aux pro-
grammes de coopération, du véritable contenu de ces programmes, et enfin de la répartition

des dépenses de l'institution elle-méme.

48. Le theme du développement est aussi aujourd’hui fortement lié aux devoirs qu’engendre /e
rapport de 'homme avec ['environnement naturel. Celui-ci a été donné a tous par Dieu et son usage re-
présente pour nous une responsabilité a I’égard des pauvres, des générations a venir et de
I’humanité tout enticre. Si la nature, et en premier lieu I’étre humain, sont considérés comme le
fruit du hasard ou du déterminisme de I’évolution, la conscience de la responsabilité s’atténue
dans les esprits. Dans la nature, le croyant reconnait le merveilleux résultat de l'intervention
créatrice de Dieu, dont 'homme peut user pour satisfaire ses besoins légitimes — matériels et
immatériels — dans le respect des équilibres propres a la réalité créée. Si cette vision se perd,
I’homme finit soit par considérer la nature comme une réalité intouchable, soit, au contraire,
par en abuser. Ces deux attitudes ne sont pas conformes a la vision chrétienne de la nature,
fruit de la création de Dieu.

La nature est 'excpression d’un dessein d’amour et de vérité. Elle nous précede et Dieu nous I'a
donnée comme milieu de vie. Elle nous patle du Créateur (cf. Rz 1, 20) et de son amour pour
I’humanité. Elle est destinée a étre « récapitulée » dans le Christ a la fin des temps (cf. Ep 1, 9-
10; Co/ 1, 19-20). Elle a donc elle aussi une « vocation ».!'> La nature est a notre disposition
non pas comme « un tas de choses répandues au hasard »,'1® mais au contraire comme un don
du Créateur qui en a indiqué les lois intrinseques afin que ’homme en tire les orientations né-
cessaires pour « la garder et la cultiver » (G 2, 15). Toutefois, il faut souligner que considérer la
nature comme plus importante que la personne humaine elle-méme est contraire au véritable
développement. Cette position conduit a des attitudes néo-paiennes ou liées a un nouveau pan-
théisme: le salut de ’homme ne peut pas dériver de la nature seule, comprise au sens purement

naturaliste. Par ailleurs, la position inverse, qui vise a sa technicisation compléte, est également



a rejeter car le milieu naturel n’est pas seulement un matériau dont nous pouvons disposer a
notre guise, mais c’est I’ceuvre admirable du Créateur, portant en soi une « grammaire » qui in-
dique une finalité et des criteres pour qu’il soit utilisé avec sagesse et non pas exploité de ma-
niere arbitraire. Aujourd’hui, de nombreux obstacles au développement proviennent précisé-
ment de ces conceptions erronées. Réduire complétement la nature a un ensemble de données
de fait finit par étre source de violence dans les rapports avec 'environnement et finalement
par motiver des actions irrespectueuses envers la nature méme de I’homme. FEtant constituée
non seulement de matiere mais aussi d’esprit et, en tant que telle, étant riche de significations et
de buts transcendants a atteindre, celle-ci revét un caractére normatif pour la culture. .’homme
interprete et faconne le milieu naturel par la culture qui, a son tour, est orientée par la liberté
responsable, soucieuse des principes de la loi morale. Les projets en vue d’un développement
humain intégral ne peuvent donc ignorer les générations a venir, mais ils doivent se fonder sur
la solidarité et sur la justice intergénérationnelles, en tenant compte de multiples aspects: écologique,

juridique, économique, politique, culturel.!!”

49. Aujourd’hui, les questions liées a la protection et a la sauvegarde de I'environnement doi-
vent prendre en juste considération les problématiques énergétignes. 1.’accaparement des ressources
énergétiques non renouvelables par certains Etats, groupes de pouvoir ou entreprises, consti-
tue, en effet, un grave obstacle au développement des pays pauvres. Ceux-ci n’ont pas les res-
sources économiques nécessaires pour accéder aux sources énergétiques non renouvelables
existantes ni pour financer la recherche de nouvelles sources alternatives. I.’accaparement des
ressources naturelles qui, dans de nombreux cas, se trouvent précisément dans les pays pau-
vres, engendre Iexploitation et de fréquents conflits entre nations ou a lintérieur de celles-ci.
Ces conflits se déroulent souvent sur le territoire méme de ces pays, entrainant de lourdes
conséquences: morts, destructions et autres dommages. La communauté internationale a le de-
voir impératif de trouver les voies institutionnelles pour réglementer I'exploitation des ressour-
ces non renouvelables, en accord avec les pays pauvres, afin de planifier ensemble 'avenir.

Sur ce front aussi, apparait /urgente nécessité morale d’une solidarité renouvelée, spécialement dans
les relations entre les pays en voie de développement et les pays hautement industrialisés.!!®
Les sociétés technologiquement avancées peuvent et doivent diminuer leur propre consomma-
tion énergétique parce que d’une part, leurs activités manufacturicres évoluent et parce que
d’autre part, leurs citoyens sont plus sensibles au probleme écologique. Ajoutons a cela qu’il est
possible d’améliorer aujourd’hui la productivité énergétique et qu’il est possible, en méme
temps, de faire progresser la recherche d’énergies alternatives. Toutefois, une redistribution
planétaire des ressources énergétiques est également nécessaire afin que les pays qui n’en ont
pas puissent y accéder. Leur destin ne peut étre abandonné aux mains du premier venu ou a la
logique du plus fort. Ce sont des problémes importants qui, pour étre affrontés de fagcon effi-
cace, demandent de la part de tous une prise de conscience responsable des conséquences qui

retomberont sur les nouvelles générations, surtout sur les trés nombreux jeunes présents au



sein des peuples pauvres et qui « demandent leur part active dans la construction d’un monde

meilleur ».119

50. Cette responsabilité est globale, parce qu’elle ne concerne pas seulement I’énergie, mais
toute la création, que nous ne devons pas transmettre aux nouvelles générations appauvrie de
ses ressources. Il est juste que ’homme puisse exercer une maitrise responsable sur la nature pour la
protéger, la mettre en valeur et la cultiver selon des formes nouvelles et avec des technologies
avancées, afin que la terre puisse accueillir dignement et nourrir la population qui habite. Il y a
de la place pour tous sur la terre: la famille humaine tout entiére doit y trouver les ressources
nécessaires pour vivre correctement grace a la nature elle-méme, don de Dieu a ses enfants, et
par 'effort de son travail et de sa créativité. Nous devons cependant avoir conscience du grave
devoir que nous avons de laisser la terre aux nouvelles générations dans un état tel qu’elles
puissent elles aussi 'habiter décemment et continuer a la cultiver. Cela implique de s’engager a
prendre ensemble des décisions, « apres avoir examiné de fagon responsable la route a suivre,
en vue de renforcer [alliance entre I'étre humain et l'environnement, qui doit étre le reflet de 'amour
créateur de Dieu, de qui nous venons et vers qui nous allons ».120 Il est souhaitable que la
communauté internationale et chaque gouvernement sachent contrecarrer efficacement les
modalités d’exploitation de I'environnement qui s’averent néfastes. Il est par ailleurs impératif
que les autorités compétentes entreprennent tous les efforts nécessaires afin que les couts éco-
nomiques et sociaux dérivant de l'usage des ressources naturelles communes soient établis de
facon transparente et soient enticrement supportés par ceux qui en jouissent et non par les au-
tres populations ou par les générations futures: la protection de 'environnement, des ressour-
ces et du climat demande que tous les responsables internationaux agissent ensemble et dé-
montrent leur résolution a travailler honnétement, dans le respect de la loi et de la solidarité a
Iégard des régions les plus faibles de la plancte.!?! L’une des plus importantes taches de
I’économie est précisément I'utilisation la plus efficace des ressources, et non leur abus, sans

jamais oublier que la notion d’efficacité n’est pas axiologiquement neutre.

51. La fagon dont 'homme traite I'environnement influence les modalités avec lesquelles il se traite lui-méme et
réciproquement. C’est pourquoi la société actuelle doit réellement reconsidérer son style de vie
qui, en de nombreuses régions du monde, est porté a ’hédonisme et au consumérisme, demeu-
rant indifférente aux dommages qui en découlent.’?? Un véritable changement de mentalité est
nécessaire qui nous amene a adopter de nouveanx styles de vie « dans lesquels les éléments qui dé-
terminent les choix de consommation, d’épargne et d’investissement soient la recherche du
vrai, du beau et du bon, ainsi que la communion avec les autres hommes pour une croissance
commune »'23. Toute atteinte a la solidarité et a Pamitié civique provoque des dommages a
Ienvironnement, de méme que la détérioration de 'environnement, a son tour, provoque
Pinsatisfaction dans les relations sociales. A notre époque en particulier, la nature est tellement

intégrée dans les dynamiques sociales et culturelles qu’elle ne constitue presque plus une don-



née indépendante. La désertification et la baisse de la productivité de certaines régions agricoles
sont aussi le fruit de 'appauvrissement et du retard des populations qui y habitent. En stimu-
lant le développement économique et culturel de ces populations, on protege aussi la nature.
En outre, combien de ressources naturelles sont dévastées par les guerres! La paix des peuples
et entre les peuples permettrait aussi une meilleure sauvegarde de la nature. L’accaparement des
ressources, spécialement de 'eau, peuvent provoquer de graves conflits parmi les populations
concernées. Un accord pacifique sur l'utilisation des ressources peut préserver la nature et, en
meéme temps, le bien-étre des sociétés intéressées.

1. Eglise a une responsabilité envers la création et doit la faire valoir publiquement aussi. Ce fai-
sant, elle doit préserver non seulement la terre, ’eau et I'air comme dons de la création appar-
tenant a tous, elle doit aussi surtout protéger ’homme de sa propre destruction. Une sorte
d’écologie de ’homme, comprise de maniere juste, est nécessaire. La dégradation de
I'environnement est en effet étroitement liée a la culture qui fagonne la communauté humaine:
quand [« écologie humaine » '2* est respectée dans la société, ['écologie proprement dite en tire aussi avantage.
De méme que les vertus humaines sont connexes, si bien que P'affaiblissement de 'une met en
danger les autres, ainsi le systeme écologique s’appuie sur le respect d’un projet qui concerne
aussi bien la saine coexistence dans la société que le bon rapport avec la nature.

Pour préserver la nature, il n’est pas suffisant d’intervenir au moyen d’incitations ou de
mesures économiques dissuasives, une éducation appropriée n’y suffit pas non plus. Ce sont la
des outils importants, mais /e point déterminant est la tenue morale de la société dans son ensemble. Si le
droit a la vie et a la mort naturelle n’est pas respecté, si la conception, la gestation et la nais-
sance de ’homme sont rendues artificielles, si des embryons humains sont sacrifiés pour la re-
cherche, la conscience commune finit par perdre le concept d’écologie humaine et, avec lui,
celui d’écologie environnementale. Exiger des nouvelles générations le respect du milieu natu-
rel devient une contradiction, quand I’éducation et les lois ne les aident pas a se respecter el-
les-mémes. Le livre de la nature est unique et indivisible, qu’il s’agisse de I'environnement
comme de la vie, de la sexualité, du mariage, de la famille, des relations sociales, en un mot du
développement humain intégral. Les devoirs que nous avons vis-a-vis de 'environnement
sont liés aux devoirs que nous avons envers la personne considérée en elle-méme et dans sa
relation avec les autres. On ne peut exiger les uns et piétiner les autres. C’est la une grave anti-
nomie de la mentalité et de la praxis actuelle qui avilit la personne, bouleverse

Penvironnement et détériore la société.

52. La vérité et 'amour que celle-ci fait entrevoir ne peuvent étre fabriqués. Ils peuvent seu-
lement étre accueillis. Leur source ultime n’est pas, ni ne peut étre, ’homme, mais Dieu, c’est-
a-dire Celui qui est Vérité et Amour. Ce principe est tres important pour la société et pour le
développement, dans la mesure ou ni 'une ni 'autre ne peuvent étre produits seulement par
’homme. La vocation elle-méme des personnes et des peuples au développement ne se fonde

pas sur une simple décision humaine, mais elle est inscrite dans un dessein qui nous précede et



qui constitue pour chacun de nous un devoir a accueillir librement. Ce qui nous précede et qui
nous constitue — PAmour et la Vérité subsistants — nous indique ce qu’est le bien et en quoi

consiste notre bonheur. I/ nous montre donc la route qui conduit an véritable développement.



CHAPITRE V

LA COLLABORATION
DE LA FAMILLE HUMAINE

53. Une des pauvretés les plus profondes que ’homme puisse expérimenter est la solitude.
Tout bien considéré, les autres formes de pauvreté, y compris les pauvretés matérielles, nais-
sent de I'isolement, du fait de ne pas étre aimés ou de la difficulté d’aimer. Les pauvretés sont
souvent la conséquence du refus de 'amour de Dieu, d’une fermeture originelle tragique de
’homme en lui-méme, qui pense se suffire a lui-méme, ou bien considere n’étre qu’un simple
fait insignifiant et éphémere, un « étranger » dans un univers qui s’est constitué par hasard.
L’homme est aliéné quand il est seul ou quand il se détache de la réalité, quand il renonce a
penser et a croire en un Fondement.!?> L’humanité tout enti¢re est aliénée quand elle met sa
confiance en des projets purement humains, en des idéologies et en de fausses utopies.'?¢ De
nos jours, ’humanité apparait beaucoup plus interactive qu’autrefois: cette plus grande proxi-
mité doit se transformer en une communion véritable. Le développement des peuples dépend surtout de
la reconnaissance du fait que nous formons une seule famille qui collabore dans une communion vérita-
ble et qui est constituée de sujets qui ne vivent pas simplement les uns a c6té des autres.'?’

Paul VI remarquait que «le monde est en malaise faute de pensée ».128 Cette affirmation
renferme une constatation, mais surtout un souhait: il faut qu’il y ait un renouveau de la pensée
pour mieux comprendre ce quimplique le fait que nous formons une famille; les échanges en-
tre les peuples de la plancte exige un tel renouveau, afin que l'intégration puisse se réaliser sous
le signe de la solidarité 2% plutét que de la marginalisation. Une telle pensée nous oblige a appro-
Sfondir de maniere critique et sur le plan des valeurs la catégorie de la relation. Un tel effort ne peut étre
mené par les seules sciences sociales, car il requiert 'apport de savoirs tels que la métaphysique
et la théologie, pour comprendre de fagon éclairée la dignité transcendante de ’homme.

La créature humaine, qui est de nature spirituelle, se réalise dans les relations interperson-
nelles. Plus elle les vit de manicre authentique, plus son identité personnelle murit également.
Ce n’est pas en s’isolant que ’homme se valorise lui-méme, mais en se mettant en relation avec
les autres et avec Dieu. I'importance de ces relations devient alors fondamentale. Cela vaut
aussi pour les peuples. Pour leur développement, une vision métaphysique de la relation entre
les personnes est donc tres utile. A cet égard, la raison trouve une inspiration et une orientation
dans la révélation chrétienne, selon laquelle la communauté des hommes n’absorbe pas en soi
la personne, anéantissant son autonomie, comme cela se produit dans les diverses formes de
totalitarisme, mais elle la valorise encore davantage car le rapport entre individu et communau-

té est celui d’un tout vers un autre tout.'® Tout comme la communauté familiale n’abolit pas



en elle les personnes qui la composent et comme I'Fglise elle-méme valorise pleinement la
‘créature nouvelle’ (cf. Ga 6, 15; 2 Co 5, 17) qui, par le baptéme, s’insere dans son Corps vivant,
de la méme manicre Punité de la famille humaine n’abolit pas en elle les personnes, les peuples
et les cultures, mais elle les rend plus transparents les uns aux autres, plus unis dans leurs légi-

times diversités.

54. Le théme du développement coincide avec celui de I'inclusion relationnelle de toutes les
personnes et de tous les peuples dans 'unique communauté de la famille humaine qui se cons-
truit dans la solidarité sur la base des valeurs fondamentales de la justice et de la paix. Cette
perspective est éclairée de maniere décisive par la relation entre les trois Personnes de la Sainte
Trinité dans leur unique Substance divine. Lla Trinité est unité absolue, car les trois Personnes
divines sont relationnalité pure. La transparence réciproque entre les Personnes divines est
complete et le lien entre 'une et I'autre est total, parce qu’elles constituent une unité et unicité
absolue. Dieu veut nous associer nous aussi a cette réalité de communion: « pour qu’ils soient
un comme nous sommes un » (Jz 17, 22). I’Eglise est signe et instrument de cette unité.!3! Les
relations entre les hommes tout au long de lhistoire ne peuvent que tirer avantage de cette ré-
férence au divin Modéle. A la lumiere de la révélation du mystére de la Trinité, on comprend en parti-
culier que Pouverture authentique n’implique pas une dispersion centrifuge, mais une compé-
nétration profonde. C’est ce qui apparait aussi a travers les expériences humaines communes
de Pamour et de la vérité. De méme que 'amour sacramentel entre les époux les unit spirituel-
lement en « une seule chair » (Gn 2, 24; Mz 19, 5; Ep 5, 31) et de deux qu’ils étaient en fait une
unité relationnelle réelle, de maniere analogue, la vérité unit les esprits entre eux et les fait pen-

ser a 'unisson, en les attirant et en les unissant en elle.

55. La révélation chrétienne de l'unité du genre humain présuppose wne interprétation métaphysi-
que de I’ humanum oz la relation est un élément essentiel. D’autres cultures et d’autres religions ensei-
gnent elles aussi la fraternité et la paix, et présentent donc une grande importance pour le déve-
loppement humain intégral. Il n’est pas rare cependant que des attitudes religieuses ou culturel-
les ne prennent pas pleinement en compte le principe de 'amour et de la vérité; elles consti-
tuent alors un frein au véritable développement humain et méme un empéchement. LLe monde
d’aujourd’hui est pénétré par certaines cultures, dont le fond est religieux, qui n’engagent pas
I'homme a la communion, mais I'isolent dans la recherche du bien-étre individuel, se limitant a
satisfaire ses attentes psychologiques. Une certaine prolifération d’itinéraires religieux suivis par
de petits groupes ou méme par des personnes individuelles, ainsi que le syncrétisme religieux
peuvent étre des facteurs de dispersion et de désengagement. La tendance a favoriser un tel
syncrétisme est un effet négatif possible du processus de mondialisation,!3? lorsqu’il alimente
des formes de « religions » qui rendent les personnes étrangeres les unes aux autres au lieu de
favoriser leur rencontre et qui les éloignent de la réalité. Dans le méme temps, subsistent par-

fois des héritages culturels et religieux qui figent la société en castes sociales immuables, dans



des croyances magiques qui ne respectent pas la dignité de la personne, dans des attitudes de
sujétion a des forces occultes. Dans de tels contextes, 'amour et la vérité peuvent difficilement
s’affirmer, non sans préjudice pour le développement authentique.

C’est pourquoi, §’il est vrai, d’une part, que le développement a besoin des religions et des
cultures des différents peuples, il n’en reste pas moins vrai, d’autre part, quopérer un discet-
nement approprié est nécessaire. La liberté religieuse ne veut pas dire indifférence religieuse et
elle n’implique pas que toutes les religions soient équivalentes.!?3 Un discernement concernant
la contribution que peuvent apporter les cultures et les religions en vue d’édifier la communau-
té sociale dans le respect du bien commun s’avere nécessaire, en particulier de la part de ceux
qui exercent le pouvoir politique. Un tel discernement devra se fonder sur le critére de la chari-
té et de la vérité. Et puisqu’est en jeu le développement des personnes et des peuples, il devra
tenir compte de la possibilité d’émancipation et d’intégration dans la perspective d’'une com-
munauté humaine vraiment universelle. « Tout ’homme et tous les hommes », c’est un critere
qui permet d’évaluer aussi les cultures et les religions. Le Christianisme, religion du « Dieu qui

possede un visage humain » 134 porte en lui un tel critere.

56. La religion chrétienne et les autres religions ne peuvent apporter leur contribution au dé-
veloppement seulement si Dien a aussi sa place dans la sphere publigue, et cela concerne les dimen-
sions culturelle, sociale, économique et particulicrement politique. La doctrine sociale de
PEglise est née pour revendiquer ce « droit de cité» 135 de la religion chrétienne. La négation du
droit de professer publiquement sa religion et d’ceuvrer pour que les vérités de la foi inspirent
aussi la vie publique a des conséquences négatives sur le développement véritable. I’exclusion
de la religion du domaine public, comme, par ailleurs, le fondamentalisme religieux, empéchent
la rencontre entre les personnes et leur collaboration en vue du progres de P’humanité. La vie
publique s’appauvrit et la politique devient opprimante et agressive. Les droits humains ris-
quent de ne pas étre respectés soit parce qu’ils sont privés de leur fondement transcendant soit
parce que la liberté personnelle n’est pas reconnue. Dans le laicisme et dans le fondamenta-
lisme, la possibilité d’'un dialogue fécond et d’une collaboration efficace entre la raison et la foi
religieuse s’évanouit. La raison a toujours besoin d’étre purifiée par la foi, et ceci vaut également pour
la raison politique, qui ne doit pas se croire toute puissante. A son tout, /a religion a toujours besoin
d’étre purifiée par la raison afin qu’apparaisse son visage humain authentique. LLa rupture de ce dia-

logue a un prix tres lourd au regard du développement de 'humanité.

57. Le dialogue fécond entre foi et raison ne peut que rendre plus efficace P'ceuvre de la charité
dans le champ social et constitue le cadre le plus approprié pour encourager /a collaboration fra-
ternelle entre croyants et non croyants dans leur commune intention de travailler pour la justice et
pour la paix de ’'humanité. Dans la Constitution pastorale Gaudium et spes, les Peres du Concile

affirmaient: « Croyants et incroyants sont généralement d’accord sur ce point: tout sur terre



doit étre ordonné a ’homme comme a son centre et a son sommet ».13 Pour les croyants, le
monde n’est le fruit ni du hasard ni de la nécessité, mais celui d’'un projet de Dieu. De la nait
pour les croyants le devoir d’unir leurs efforts a ceux de tous les hommes et toutes les femmes
de bonne volonté appartenant a d’autres religions ou non croyants, afin que notre monde soit
effectivement conforme au projet divin: celui de vivre comme une famille sous le regard du
Créateur. Le principe de subsidiarité! expression de I'inaliénable liberté humaine, est, a cet égard,
une manifestation particulicre de la charité et un guide éclairant pour la collaboration frater-
nelle entre croyants et non croyants. La subsidiarité est avant tout une aide a la personne, a tra-
vers I'autonomie des corps intermédiaires. Cette aide est proposée lorsque la personne et les
acteurs sociaux ne réussissent pas a faire par eux-mémes ce qui leur incombe et elle implique
toujours que I'on ait une visée émancipatrice qui favorise la liberté et la participation en tant
que responsabilisation. La subsidiarité respecte la dignité de la personne en qui elle voit un su-
jet toujours capable de donner quelque chose aux autres. En reconnaissant que la réciprocité
fonde la constitution intime de ’étre humain, la subsidiarité est ’antidote le plus efficace contre
toute forme d’assistance paternaliste. Elle peut rendre compte aussi bien des multiples articula-
tions entre les divers plans et donc de la pluralité des acteurs, que de leur coordination. Il s’agit
donc d’un principe particulicrement apte a gouverner la mondialisation et a orienter vers un
véritable développement humain. Pour ne pas engendrer un dangereux pouvoir universel de
type monocratique, /a « gouvernance » de la mondialisation doit étre de nature subsidiaire, articulée a de
multiples niveaux et sur divers plans qui collaborent entre eux. La mondialisation réclame cer-
tainement une autorité, puisqu’est en jeu le probléeme du bien commun qu’il faut poursuivre
ensemble; cependant cette autorité devra étre exercée de maniere subsidiaire et polyarchique 138
pour, d’une part, ne pas porter atteinte a la liberté et, d’autre part, pour étre concretement effi-

cace.

58. Le principe de subsidiarité doit étre étroitement relié an principe de solidarité et vice-versa, car si la sub-
sidiarité sans la solidarité tombe dans le particularisme, il est également vrai que la solidarité
sans la subsidiarité tombe dans I’assistanat qui humilie celui qui est dans le besoin. Cette regle
de caractere général doit étre prise sérieusement en considération notamment quand il s’agit
d’affronter des questions relatives aux aides internationales pour le développement. Malgré I'intention
des donateurs, celles-ci peuvent parfois maintenir un peuple dans un état de dépendance et
méme aller jusqu’a favoriser des situations de domination locale et d’exploitation dans le pays
qui regoit cette aide. Les aides économiques, pour étre vraiment telles, ne doivent pas poursui-
vre des buts secondaires. Elles doivent étre accordées en collaboration non seulement avec les
gouvernements des pays intéressés, mais aussi avec les acteurs économiques locaux et les ac-
teurs de la société civile qui sont porteurs de culture, y compris les Eglises locales. Les pro-
grammes d’aide doivent prendre de plus en plus les caractéristiques de programmes intégrés
soutenus par la base. Rappelons que la plus grande ressource a mettre en valeur dans les pays

qui ont besoin d’aide au développement, est la ressource humaine: c’est la le véritable capital



qu’il faut faire grandir afin d’assurer aux pays les plus pauvres un avenir autonome effectif. Il
convient aussi de rappeler que, dans le domaine économique, I’aide primordiale dont les pays
en voie de développement ont besoin est de permettre et de favoriser I'introduction progres-
sive de leurs produits sur les marchés internationaux, rendant ainsi possible leur pleine partici-
pation a la vie économique internationale. Trop souvent, par le passé, les aides n’ont servi qu’a
créer des marchés marginaux pour les produits de ces pays. Cela est souvent du a I’absence
d’une véritable demande pour ces produits: il est donc nécessaire d’aider ces pays a améliorer
leurs produits et a mieux les adapter a la demande. Il faut souligner encore que nombreux sont
ceux qui ont longtemps craint la concurrence des importations de produits, en général agrico-
les, provenant des pays économiquement pauvres. Il ne faut cependant pas oublier que pour
ces pays, la possibilité de commercialiser ces produits signifie souvent assurer leur survie a
court et a long terme. Un commerce international juste et équilibré dans le domaine agricole
peut étre profitable a tous, aussi bien du coté de loffre que de celui de la demande. C’est pour-
quoi, il est nécessaire, non seulement, d’orienter ces productions sur le plan commercial, mais
aussi d’établir des régles commerciales internationales qui les soutiennent, tout en renforcant le

financement des aides au développement pour rendre ces économies plus productives.

59. La coopération an développement ne doit pas prendre en considération la seule dimension
économique; elle doit devenir une grande occasion de rencontre culturelle et humaine. Si les acteurs
de la coopération des pays économiquement développés ne prennent pas en compte leur
propre identité culturelle, comme cela arrive parfois, ni celle des autres et des valeurs hu-
maines qui y sont liées, ils ne peuvent pas instaurer un dialogue profond avec les citoyens
des pays pauvres. Si, a leur tour, ces derniers s’ouvrent, indifféremment et sans discerne-
ment, a n’importe quelle proposition culturelle, ils ne sont plus en mesure d’assumer la res-
ponsabilité de leur développement authentique.'® Les sociétés technologiquement avancées
ne doivent pas confondre leur propre développement technologique avec une soi-disant su-
périorité culturelle, mais elles doivent redécouvrir en elles-mémes les vertus, parfois ou-
bliées, qui les ont fait progresser tout au long de leur histoire. Les sociétés en voie de déve-
loppement doivent rester fidéles a tout ce qui est authentiquement humain dans leurs tradi-
tions, en évitant d’y superposer automatiquement les mécanismes de la civilisation technolo-
gique mondiale. De multiples et singulicres convergences éthiques se trouvent dans toutes
les cultures ; elles sont 'expression de la méme nature humaine, voulue par le Créateur et
que la sagesse éthique de ’humanité appelle la loi naturelle.!*0 Cette loi morale universelle
est le fondement solide de tout dialogue culturel, religieux et politique et elle permet au plu-
ralisme multiforme des diverses cultures de ne pas se détacher de la recherche commune du
vrai, du bien et de Dieu. I.’adhésion a cette loi inscrite dans les cceurs, est donc le présuppo-
sé de toute collaboration sociale constructive. Toutes les cultures ont des pesanteurs dont
elles doivent se libérer, des ombres auxquelles elles doivent se soustraire. La foi chrétienne,

qui s’incarne dans les cultures en les transcendant, peut les aider a grandir dans la conviviali-



té et dans la solidarité universelles au bénéfice du développement communautaire et plané-

taire.

60. Dans la recherche de solutions a la crise économique actuelle, /'aide an développement des pays
pauvres doit étre considérée comme un véritable instrument de création de richesse pour tous. Quel projet
d’aide peut prévoir une croissance de valeur aussi significative — y compris de I’économie mon-
diale — comme peut le faire le soutien aux populations qui se trouvent encore a une phase ini-
tiale ou peu avancée de leur processus de développement économique ? Dans cette perspec-
tive, les Etats économiquement plus développés feront tout leur possible pour destiner aux ai-
des au développement un pourcentage plus important de leur produit intérieur brut, en respec-
tant les engagements pris dans ce domaine au niveau de la communauté internationale. Ils
pourront le faire aussi en révisant leurs politiques intérieures d’assistance et de solidarité so-
ciale, y appliquant le principe de subsidiarité et créant des systemes de protection sociale mieux
intégrés, qui favorisent une participation active des personnes privées et de la société civile. De
cette manicre, il est méme possible d’améliorer les services sociaux et les organismes
d’assistance et, en méme temps, d’épargner des ressources en éliminant le gaspillage et les in-
demnités abusives, qui pourraient étre destinées a la solidarité internationale. Un systeme de so-
lidarité sociale plus largement participatif et mieux organisé, moins bureaucratique sans étre
pour autant moins coordonné, permettrait de valoriser de nombreuses énergies, actuellement

en sommeil, et tournerait a ’avantage de la solidarité entre les peuples.

Une possibilité d’aide au développement pourrait résider dans I'application efficace de ce
qu’on appelle communément la subsidiarité fiscale, qui permettrait aux citoyens de décider de
la destination d’une part de leurs impots versés a PEtat. En ayant soin d’éviter toute dégénéra-
tion dans le particularisme, cela peut aider a encourager des formes de solidarité sociale a partir
des citoyens eux-mémes, avec des bénéfices évidents sur le plan la solidarité pour le dévelop-

pement.

61. Une solidarité plus large au niveau international s’exprime avant tout en continuant a pro-
mouvoir, méme dans des situations de crise économique, #n meillenr accées a ['éducation, qui est,
par ailleurs, la condition essentielle pour que la coopération internationale elle-méme soit effi-
cace. Le terme « éducation » ne renvoie pas seulement a I'instruction ou a la formation profes-
sionnelle, toutes deux essentielles pour le développement, mais a la formation complete de la
personne. A ce propos, il convient de souligner un aspect problématique: pour éduquer il faut
savoir qui est la personne humaine, en connaitre la nature. Une vision relativiste de cette nature
qui tend a s’affirmer de plus en plus pose de sérieux problemes pour I’éducation, et en particu-
lier pour I’éducation morale, car elle en compromet extension au niveau universel. Si 'on cede
a un tel relativisme, tous deviennent plus pauvres et cela n’est pas sans conséquences négatives

sur Pefficacité méme des aides en faveur des populations démunies, qui n’ont pas que des né-



cessités économiques ou techniques mais qui ont aussi besoin de voies et de moyens pédagogi-
ques qui puissent soutenir les personnes en vue de leur plein épanouissement humain.

Un exemple de I'importance de ce probléeme nous est offert par le phénomene du fourisme
international "' qui peut constituer un facteur notable de développement économique et de
croissance culturelle, mais qui peut aussi se transformer en occasion d’exploitation et de dé-
chéance morale. La situation actuelle offre des opportunités uniques pour que les aspects éco-
nomiques du développement, c’est-a-dire les mouvements de fonds et la création au niveau lo-
cal d’entreprises d’importance significative, arrivent a étre associés aux aspects culturels, au
nombre desquels I'aspect éducatif figure en premier lieu. Cela se réalise en de nombreux cas,
mais en bien d’autres le tourisme international est un facteur contre-éducatif aussi bien pour le
touriste que pour les populations locales. Ces dernicres sont souvent confrontées a des com-
portements immoraux ou méme pervers, comme c’est le cas du tourisme dit sexuel, pour le-
quel tant d’étres humains sont sacrifiés, méme a un jeune age. Il est douloureux de constater
que cela se produit souvent avec 'aval des gouvernements locaux, avec le silence de ceux d’ou
proviennent les touristes et avec la complicité de nombreux opérateurs de ce secteur. Méme si
l'on n’atteint pas toujours de tels exces, le tourisme international est vécu, bien souvent, dans
un esprit de consommation et de manicre hédoniste; il est vu comme une évasion, avec des
modes d’organisation spécifiques aux pays de provenance, de sorte qu’il ne favorise en rien une
rencontre véritable entre personnes et cultures. Il convient alors d’imaginer un tourisme diffé-
rent, capable de promouvoir une vraie connaissance réciproque, sans enlever les espaces néces-
saires au repos et a un sain divertissement: un tourisme de ce type doit étre développé, en favo-
risant des liens plus étroits entre les expériences de coopération internationale et celles

d’entreprises pour le développement.

62. Le phénomene des migrations est un autre aspect qui mérite attention quand on patrle de
développement humain intégral. C’est un phénomene qui impressionne en raison du nombre
de personnes qu’il concerne, des problématiques sociale, économique, politique, culturelle et
religieuse qu’il souléve, et a cause des défis dramatiques qu’il lance aux communautés nationa-
les et a la communauté internationale. Nous pouvons dire que nous nous trouvons face a un
phénomene social caractéristique de notre époque, qui requiert une politique de coopération
internationale forte et perspicace sur le long terme afin d’étre pris en compte de manicre adé-
quate. Une telle politique doit étre développée en partant d’une étroite collaboration entre les
pays d’origine des migrants et les pays ou ils se rendent; elle doit s’accompagner de normes in-
ternationales adéquates, capables d’harmoniser les divers ordres 1égislatifs, dans le but de sau-
vegarder les exigences et les droits des personnes et des familles émigrées et, en méme temps,
ceux des sociétés ou arrivent ces mémes émigrés. Aucun pays ne peut penser etre en mesure
de faire face seul aux problemes migratoires de notre temps. Nous sommes tous témoins du

poids de souffrances, de malaise et d’aspirations qui accompagne les flux migratoires. La ges-



tion de ce phénomene est complexe, nous le savons tous; il s’avere toutefois que les travail-
leurs étrangers, malgré les difficultés liées a leur intégration, apportent par leur travail, une
contribution appréciable au développement économique du pays qui les accueille, mais aussi a
leur pays d’origine par leurs envois d’argent. 11 est évident que ces travailleurs ne doivent pas
¢tre considérés comme une marchandise ou simplement comme une force de travail. Ils ne
doivent donc pas étre traités comme n’importe quel autre facteur de production. Tout migrant
est une personne humaine qui, en tant que telle, possede des droits fondamentaux inaliénables

qui doivent étre respectés par tous et en toute circonstance.!4?

63. En considérant les problémes du développement, on ne peut omettre de souligner le lien
étroit existant entre pauvreté et chimage. Dans de nombreux cas, la pauvreté est le résultat de la
violation de la dignité du travail humain, soit parce que les possibilités de travail sont limitées (cho-
mage ou sous-emploi), soit parce qu’on mésestime « les droits qui en proviennent, spéciale-
ment le droit au juste salaire, a la sécurité de la personne du travailleur et de sa famille ».143
C’est pourquoi, le 1¢r mai 2000, mon Prédécesseur de vénérée mémoire, Jean-Paul 11, lancait un
appel a 'occasion du Jubilé des Travailleurs pour « une coalition mondiale en faveur du travail
digne »,14 en encourageant la stratégie de ’Organisation Internationale du Travail. De cette
maniere, il donnait une forte réponse morale a cet objectif auquel aspirent les familles dans
tous les pays du monde. Que veut dire le mot « décent » lorsqu’il est appliqué au travail? I si-
gnifie un travail qui, dans chaque société, soit 'expression de la dignité essentielle de tout
homme et de toute femme: un travail choisi librement, qui associe efficacement les travailleurs,
hommes et femmes, au développement de leur communauté; un travail qui, de cette maniere,
permette aux travailleurs d’étre respectés sans aucune discrimination; un travail qui donne les
moyens de pourvoir aux nécessités de la famille et de scolariser les enfants, sans que ceux-ci ne
solent eux-mémes obligés de travailler; un travail qui permette aux travailleurs de s’organiser
librement et de faire entendre leur voix; un travail qui laisse un temps suffisant pour retrouver
ses propres racines au niveau personnel, familial et spirituel; un travail qui assure aux travail-

leurs parvenus a ’age de la retraite des conditions de vie dignes.

64. En réfléchissant sur le theme du travail, il est opportun d’évoquer I'exigence urgente que
les organisations syndicales des travaillenrs, qui ont toujours été encouragées et soutenues par
IFglise, s’ouvrent aux nouvelles perspectives qui émergent dans le domaine du travail. Dépas-
sant les limites propres des syndicats catégoriels, les organisations syndicales sont appelées a af-
fronter les nouveaux problémes de nos sociétés: je pense, par exemple, a 'ensemble des ques-
tions que les spécialistes en sciences sociales reperent dans les conflits entre individu-travailleur
et individu-consommateur. Sans nécessairement épouser la these selon laquelle on est passé de
la position centrale du travailleur a celle du consommateur, il semble toutefois que cela soit un
terrain favorable a des expériences syndicales novatrices. Le contexte d’ensemble dans lequel se

déroule le travail requiert lui aussi que les organisations syndicales nationales, qui se limitent



surtout a la défense des intéréts de leurs propres adhérents, se tournent vers ceux qui ne le sont
pas et, en particulier, vers les travailleurs des pays en voie de développement ou les droits so-
ciaux sont souvent violés. L.a défense de ces travailleurs, promue aussi a travers des initiatives
opportunes envers les pays d’origine, permettra aux organisations syndicales de mettre en évi-
dence les authentiques raisons éthiques et culturelles qui leur ont permis, dans des contextes
sociaux et de travail différents, d’¢tre un facteur décisif du développement. L’enseignement
traditionnel de 'Eglise reste toujours valable lorsqu’il propose la distinction des roles et des
fonctions du syndicat et de la politique. Cette distinction permettra aux organisations syndica-
les de déterminer dans la société civile le domaine qui sera le plus approprié a leur action né-
cessaire pour la défense et la promotion du monde du travail, surtout en faveur des travailleurs
exploités et non représentés, dont 'amere condition demeure souvent ignorée par les yeux dis-

traits de la société.

65. 1l faut enfin que la finance en tant que telle, avec ses structures et ses modalités de fonc-
tionnement nécessairement renouvelées apres le mauvais usage qui en a été fait et qui a eu des
conséquences néfastes sur 'économie réelle, redevienne un zustrument visant a une meillenre produc-
tion de richesses et an développement. Toute 'économie et toute la finance, et pas seulement quel-
ques-uns de leurs secteurs, doivent, en tant qu’instruments, ¢tre utilisés de manicre éthique afin
de créer les conditions favorables pour le développement de ’homme et des peuples. 11 est cer-
tainement utile, et en certaines circonstances indispensable, de donner vie a des initiatives fi-
nancieres ou la dimension humanitaire soit dominante. Mais cela ne doit pas faire oublier que
le systeme financier tout entier doit étre orienté vers le soutien d’'un développement véritable.
11 faut surtout que 'objectif de faire le bien ne soit pas opposé a celui de la capacité effective a
produire des biens. Les opérateurs financiers doivent redécouvrir le fondement véritablement
¢thique de leur activité afin de ne pas faire un usage abusif de ces instruments sophistiqués qui
peuvent servir a tromper les épargnants. L’intention droite, la transparence et la recherche de
bons résultats sont compatibles et ne doivent jamais ¢tre séparés. Si 'amour est intelligent, il
sait trouver méme les moyens de faire des opérations qui permettent une juste et prévoyante
rétribution, comme le montrent, de manicre significative, de nombreuses expériences dans le
domaine du crédit coopératif.

Une réglementation de ce secteur qui vise a protéger les sujets les plus faibles et a empé-
cher des spéculations scandaleuses, tout comme 'expérimentation de formes nouvelles de fi-
nance destinées a favoriser des projets de développement sont des expériences positives qu’il
faut approfondir et encourager, en faisant appel a la responsabilité méme de I'épargnant. 1. expérience
de la microfinance elle aussi, qui s’enracine dans la réflexion et dans I'action de citoyens humanis-
tes — je pense surtout a la création des Monts de Piété —, doit étre renforcée et actualisée, sur-
tout en ces temps ou les problémes financiers peuvent devenir dramatiques pour les couches
les plus vulnérables de la population qu’il faut protéger contre les risques du prét usuraire ou

du désespoir. 11 faut que les sujets les plus faibles apprennent a se défendre des pratiques usu-



raires, tout comme il faut que les peuples pauvres apprennent a tirer profit du microcrédit, dé-
courageant de cette manicre les formes d’exploitation possibles en ces deux domaines. Puisqu’il
existe également de nouvelles formes de pauvreté dans les pays riches, la microfinance peut
apporter des aides concrétes pour la création d’initiatives et de secteurs nouveaux en faveur des
franges les plus fragiles de la société, méme en une période d’appauvrissement possible de

Pensemble de la société.

06. L’interconnexion mondiale a fait surgir un nouveau pouvoir politique, celui des consonma-
tenrs et de leurs associations. C’est un phénomene sur lequel il faut approfondir la réflexion: il
comporte des éléments positifs qu’il convient d’encourager et aussi des exces a éviter. Il est
bon que les personnes se rendent compte qu’acheter est non seulement un acte économique
mais toujours aussi un acte moral. Le consommatenr a donc une responsabilité sociale précise qui va de
pair avec la responsabilité sociale de entreprise. Les consommateurs doivent étre éduqués en
permanence 45 sur le role qu’ils jouent chaque jour et qu’ils peuvent exercer dans le respect des
principes moraux, sans diminuer la rationalité économique intrinseque de 'acte d’acheter. Dans
ce domaine des achats aussi, surtout en des moments comme ceux que nous vivons ou le pou-
voir d’achat risque de s’affaiblir et ou il faudra consommer de maniere plus sobre, il est oppor-
tun d’ouvrir d’autres voies, comme par exemple des formes de coopération a I’achat, telles que
les coopératives de consommation, créées a partir du XIX¢ siecle grace notamment a I'initiative
des catholiques. II est en outre utile de favoriser de nouvelles formes de commercialisation des
produits en provenance des régions pauvres de la planete afin d’assurer aux producteurs une
rétribution décente, a condition toutefois que le marché soit vraiment transparent, que les pro-
ducteurs ne recoivent pas seulement des marges bénéficiaires supérieures mais aussi une meil-
leure formation, une compétence professionnelle et technologique et qu’enfin des idéologies
partisanes ne soient pas associées a de telles expériences d’économie pour le développement. 1l
est souhaitable que, comme facteur de démocratie économique, les consommateurs aient un
role plus décisif, a condition qu’ils ne soient pas eux-mémes manipulés par des associations peu

représentatives.

67. Face au développement irrésistible de lI'interdépendance mondiale, et alors que nous
sommes en présence dune récession également mondiale, 'urgence de la réforme de
[’Organisation des Nations Unies comme celle de Larchitecture économique et financiére internationale en
vue de donner une réalité concrete au concept de famille des Nations, trouve un large écho.
On ressent également fortement I'urgence de trouver des formes innovantes pour concrétiser
le principe de la responsabilité de protéger 14 et pour accorder aux nations les plus pauvres une
voix opérante dans les décisions communes. Cela est d’autant plus nécessaire pour la recherche
d’un ordre politique, juridique et économique, susceptible d’accroitre et d’orienter la collabora-
tion internationale vers le développement solidaire de tous les peuples. Pour le gouvernement

de ’économie mondiale, pour assainir les économies frappées par la crise, pour prévenir son



aggravation et de plus grands déséquilibres, pour procéder a un souhaitable désarmement inté-
gral, pour arriver a la sécurité alimentaire et a la paix, pour assurer la protection de
I'environnement et pour réguler les flux migratoires, il est urgent que soit mise en place une
véritable Autorité politigue mondiale telle qu’elle a déja été esquissée par mon Prédécesseur, le
bienheureux Jean XXIII. Une telle Autorité devra étre réglée par le droit, se conformer de
maniere cohérente aux principes de subsidiarité et de solidarité, étre ordonnée a la réalisation
du bien commun,'¥’ s'engager pour la promotion d'un anthentique développement humain intégral qui
s'inspire des valenrs de I'amour et de la vérité. Cette Autorité devra en outre ¢tre reconnue par tous,
jouir d’'un pouvoir effectif pour assurer a chacun la sécurité, le respect de la justice et des
droits 148, Elle devra évidemment posséder la faculté de faire respecter ses décisions par les
différentes parties, ainsi que les mesures coordonnées adoptées par les divers forums interna-
tionaux. En I'absence de ces conditions, le droit international, malgré les grands progres ac-
complis dans divers domaines, risquerait en fait d’étre conditionné par les équilibres de pou-
voir entre les plus puissants. Le développement intégral des peuples et la collaboration inter-
nationale exigent que soit institué un degré supérieur d’organisation a I'échelle internationale
de type subsidiaire pour la gouvernance de la mondialisation!# et que soit finalement mis en
place un ordre social conforme a 'ordre moral et au lien entre les spheres morale et sociale,
entre le politique et la sphere économique et civile que prévoyait déja le Statut des Nations

Unies.



CHAPITRE VI

LE DEVELOPPEMENT DES PEUPLES
ET LA TECHNIQUE

68. Le theme du développement des peuples est intimement lié a celui du développement de
chaque homme. Par nature, la personne humaine est en tension dynamique vers son dévelop-
pement. Il ne s’agit pas d’un développement assuré par des mécanismes naturels, car chacun de
nous se sait capable de faire des choix libres et responsables. Il ne s’agit pas non plus d’un dé-
veloppement livré a notre fantaisie, dans la mesure ou nous savons tous que nous sommes don-
nés a nous-mémes, sans étre le résultat d’un auto-engendrement. En nous, la liberté humaine
est, des lorigine, caractérisée par notre étre et par ses limites. Personne ne modele arbitraire-
ment sa conscience, mais tous construisent leur propre « moi » sur la base d’un « soi » qui nous
a été donné. Non seulement nous ne pouvons pas disposer des autres, mais nous ne pouvons
pas davantage disposer de nous-mémes. Le développement de la personne s'étiole, si elle prétend en étre
Lunique autenr. Analogiquement, le développement des peuples se dénature, si ’humanité croit
pouvoir se recréer en s’appuyant sur les “prodiges” de la technologie. De méme, le dévelop-
pement économique s’avere factice et nuisible, s’il s’en remet aux “prodiges” de la finance pour
soutenir une croissance artificielle liée a une consommation excessive. Face a cette prétention
prométhéenne, nous devons manifester un amour plus fort pour une liberté qui ne soit pas ar-
bitraire, mais vraiment humanisée par la reconnaissance du bien qui la précede. Dans ce but, il
faut que ’homme rentre en lui-méme pour reconnaitre les normes fondamentales de la loi mo-

rale que Dieu a inscrite dans son cceur.

69 Le probleme du développement est auj-ourd’hui tres étroitement lié au progres fechnologique
et a ses stupéfiantes applications dans le domaine de la biologie. La technique — il est bon de le
souligner - est une réalité profondément humaine, liée a 'autonomie et a la liberté de ’homme.
Elle exprime et affirme avec force la maitrise de Pesprit sur la matiere. L’esprit, rendu ainsi «
moins esclave des choses, peut facilement s’élever jusqu’a 'adoration et a la contemplation du
Créateur” ».1 La technique permet de dominer la matiere, de réduire les risques, d’économiser
ses forces et d’améliorer les conditions de vie. Elle répond a la vocation méme du travail hu-
main: par la technique, ceuvre de son génie, ’homme reconnait ce qu’il est et accomplit son
humanité. La technique est 'aspect objectif de I’agir humain,'>! dont 'origine et la raison d’étre
résident dans I’élément subjectif: ’homme qui travaille. C’est pourquoi la technique n’est jamais
purement technique. Elle manifeste 'homme et ses aspirations au développement, elle exprime
la tendance de 'esprit humain au dépassement progressif de certains conditionnements maté-

riels. La technique s'inscrit done dans la mission de cultiver et de garder la terre (cf. Gn 2, 15) que Dieu a



confiée a2 T’homme, et elle doit tendre 2a renforcer Ialliance entre I’étre humain et

I'environnement appelé a étre le reflet de 'amour créateur de Dieu.

70. Le développement technologique peut amener a penser que la technique se suffit a elle-
meéme, quand ’homme, en s’interrogeant uniquement sur le comment, omet de considérer tous
les pourguoi qui le poussent a agir. C’est pour cela que la technique prend des traits ambigus.
Née de la créativité humaine comme instrument de la liberté de la personne, elle peut étre
comprise comme un élément de liberté absolue, liberté qui veut s’affranchir des limites que les
choses portent en elles-mémes. Le processus de mondialisation pourrait substituer la technolo-
gie aux idéologies,!5? devenue a son tour un pouvoir idéologique qui expose ’humanité au ris-
que de se trouver enfermée dans un « priori d’ou elle ne pourrait sortir pour rencontrer I'étre et
la vérité. Dans un tel cas, tous nous connaitrions, apprécierions et déterminerions toutes les si-
tuations de notre vie a I'intérieur d’un horizon culturel technocratique auquel nous appartien-
drions structurellement, sans jamais pouvoir trouver un sens qui ne soit pas notre ceuvre. Cette
vision donne aujourd’hui a la mentalité techniciste tant de force qu’elle fait coincider le vrai
avec le faisable. Mais lorsque les seuls criteres de vérité sont Pefficacité et I'utilité, le dévelop-
pement est automatiquement nié. En effet, le vrai développement ne consiste pas d’abord dans
le “faire”. La clef du développement, c’est une intelligence capable de penser la technique et de
saisir le sens pleinement humain du “faire” de '’homme, sur I’horizon de sens de la personne
prise dans la globalité de son étre. Méme quand ’homme agit a I'aide d’un satellite ou d’une
impulsion électronique a distance, son action reste toujours humaine, expression d’une liberté
responsable. La technique attire fortement ’homme, parce qu’elle le soustrait aux limites phy-
siques et qu’elle élargit son horizon. Mais la liberté humaine n'est vraiment elle-méme que lorsqu’elle ré-
pond a la fascination de la technique par des décisions qui sont le fruit de la responsabilité morale. 11 en ré-
sulte qu’il est urgent de se former a la responsabilité éthique dans 'usage de la technique. Par-
tant de la fascination qu’exerce la technique sur I’étre humain, on doit retrouver le vrai sens de
la liberté, qui ne réside pas dans l'ivresse d’une autonomie totale, mais dans la réponse a I'appel

de ’étre, en commengant par I’étre que nous sommes nous-memes.

71. Les phénomenes de la technicisation aussi bien du développement que de la paix montrent
qu’il est aujourd’hui possible de détourner la mentalité technique de son lit humaniste origi-
naire. Le développement des peuples est souvent considéré comme un probleme d’ingénierie
financiere, d’ouverture des marchés, d’abattement de droits, d’investissements productifs et de
réformes institutionnelles: en définitive comme un probléme purement technique. Tous ces
domaines sont assurément importants, mais on doit se demander pourquoi les choix de nature
technique n’ont connu jusqu’ici que des résultats imparfaits. La raison doit étre recherchée plus
en profondeur. Le développement ne sera jamais completement garanti par des forces, pour
ainsi dire automatiques et impersonnelles, que ce soit celles du marché ou celles de la politique

internationale. Le développement est impossible, sil n’y a pas des hommes droits, des acteurs économiques et



des hommes politiques fortement interpellés dans leur conscience par le sonci du bien commun. La compétence
professionnelle et la cohérence morale sont nécessaires 'une et 'autre. Quand I'absolutisation
de la technique prévaut, il y a confusion entre les fins et les moyens: pour ’homme d’affaires, le
seul critere d’action sera le profit maximal de la production ; pour ’homme politique, le renfor-
cement du pouvoir; pour le scientifique, le résultat de ses découvertes. Ainsi, il arrive souvent
que, dans les réseaux des échanges économiques, financiers ou politiques, demeurent des in-
compréhensions, des malaises et des injustices; les flux des connaissances techniques se multi-
plient, mais au bénéfice de leurs propriétaires, tandis que la situation réelle des populations qui
vivent sous ces flux dont elles ignorent presque tout, demeure inchangée et sans possibilité ré-

elle d’émancipation.

72. La paix, elle aussi, risque parfois d’étre considérée comme un produit technique, fruit des
seuls accords entre les gouvernements ou d’initiatives destinées a procurer des aides économi-
ques efficaces. Il est vrai que batir la paix demande que I'on tisse sans cesse des contacts diplo-
matiques, des échanges économiques et technologiques, des rencontres culturelles, des accords
sur des projets communs, ainsi que le déploiement d’efforts réciproques pour endiguer les me-
naces de guerre et couper a la racine la tentation récurrente du terrorisme. Toutefois, pour que
ces efforts puissent avoir des effets durables, il est nécessaire qu’ils s’appuient sur des valeurs
enracinées dans la vérité de la vie. Autrement dit, il faut écouter la voix des populations
concernées et examiner leur situation pour en interpréter les attentes avec justesse. On doit,
pour ainsi dire, s’inscrire dans la continuité de 'effort anonyme de tant de personnes fortement
engagées pour promouvoir les rencontres entre les peuples et favoriser le développement a
partir de 'amour et de la compréhension réciproques. Parmi ces personnes, se trouvent aussi
des chrétiens, impliqués dans la grande tache de donner au développement et a la paix un sens

pleinement humain.

73. Au développement technologique est liée la diffusion croissante des moyens de communication
sociale. 11 est désormais presque impossible d’imaginer que la famille humaine puisse exister sans
eux. Pour le bien et pour le mal, ils sont insérés a ce point dans la vie du monde, qu’il semble
vraiment absurde, comme certains le font, de prétendre qu’ils seraient neutres, et de revendi-
quer leur autonomie a I’égard de la morale relative aux personnes. De telles perspectives, qui
soulignent a ’exces la nature strictement technique des media, favorisent en réalité leur subordi-
nation au calcul économique, dans le but de dominer les marchés et, ce qui n’est pas le moins,
au désir d’imposer des parametres culturels de fonctionnement a des fins idéologiques et poli-
tiques. Etant donné leur importance fondamentale dans la détermination des changements
dans la manicre de percevoir et de connaitre la réalité et la personne humaine elle-méme, il de-
vient nécessaire de réfléchir attentivement a leur influence, en particulier sur le plan éthico-
culturel de la mondialisation et du développement solidaire des peuples. Conformément a ce

que requiert une gestion correcte de la mondialisation et du développement, / seus et la finalité



des médias doivent étre recherchés sur une base anthropologigue. Cela signifie qu’ils peuvent étre une occa-
sion d’humanisation non seulement quand, grace au développement technologique, ils offrent de
plus grandes possibilités de communication et d’information, mais surtout quand ils sont struc-
turés et orientés a la lumiere d’une image de la personne et du bien commun qui en respecte les
valeurs universelles. Les moyens de communication sociale ne favorisent pas la liberté de tous
et n'universalisent pas le développement et la démocratie pour tous, simplement parce qu’ils
multiplient les possibilités d’interconnexion et de circulation des idées. Pour atteindre de tels
objectifs, il faut qu’ils aient pour objectif principal la promotion de la dignité des personnes et
des peuples, qu’ils soient expressément animés par la charité et mis au service de la vérité, du
bien et d’une fraternité naturelle et surnaturelle. Dans ’humanité, en effet, la liberté est intrin-
sequement liée a ces valeurs supérieures. Les media peuvent constituer une aide puissante pour
faire grandir la communion de la famille humaine et U'ezhos des sociétés, quand ils deviennent
des instruments de promotion de la participation de tous a la recherche commune de ce qui est

juste.

74. Un domaine primordial et crucial de laffrontement culturel entre la technique considérée
comme un absolu et la responsabilit¢é morale de ’homme est aujourd’hui celui de /& bioéthique, ou se
joue de manicre radicale la possibilité méme d’un développement humain intégral. Il s’agit d’un do-
maine particuliecrement délicat et décisif, ou émerge avec une force dramatique la question fonda-
mentale de savoir si Thomme s’est produit lui-méme ou s’il dépend de Dieu. Les découvertes scien-
tifiques en ce domaine et les possibilités d’intervention technique semblent tellement avancées
quelles imposent de choisir entre deux types de rationalité, celle de la raison ouverte a la transcen-
dance et celle d’une raison close dans 'immanence technologique. On se trouve devant un “ou bien,
ou bien” (aut anf) décisif. Pourtant, la ‘rationalité’ de 'agir technique centré sur lui-méme s’avere irra-
tionnelle, parce qu’elle comporte un refus décisif du sens et de la valeur. Ce n’est pas un hasard si la
fermeture a la transcendance se heurte a la difficulté de comprendre comment du néant a pu jaillir
étre et comment du hasard est née l'intelligence.!> Face a ces problemes dramatiques, la raison et
la foi s’aident réciproquement. Ce n’est qu'ensemble qu’elles sauveront ’homme. Atzrée par 'agir
technique pur, la raison sans la foi est destinée a se perdre dans l'illusion de sa toute-puissance. La foi, sans la raison,

risque de devenir étrangére d la vie concrete des personnes.!>*

75. Paul VI avait déja reconnu et mis en évidence ’horizon mondial de la question sociale.!>
En le suivant sur ce chemin, il faut affirmer aujourd’hui que /a guestion sociale est devenne radicale-
ment une question anthropologique, au sens ou elle implique la mani¢re méme, non seulement de
concevoir, mais aussi de manipuler la vie, remise toujours plus entre les mains de ’homme par
les biotechnologies. La fécondation 7z vitro, la recherche sur les embryons, la possibilité du clo-
nage et de Phybridation humaine apparaissent et sont promues dans la culture contemporaine
du désenchantement total qui croit avoir dissipé tous les mysteres, parce qu’on est désormais

parvenu a la racine de la vie. C’est ici que I'absolutisme de la technique trouve son expression la



plus grande. Dans ce genre de culture, la conscience n’est appelée a prendre acte que d’une
pure possibilité technique. On ne peut minimiser alors les scénarios inquiétants pour Iavenir
de ’lhomme ni la puissance des nouveaux instruments dont dispose la « culture de mort ». A la
plaie tragique et profonde de I'avortement, pourrait s’ajouter a ’avenir, et c’est déja subrepti-
cement 7z nuce (en germe), une planification eugénique systématique des naissances. D’un autre
cOté, on voit une mens entanasica (mentalité favorable a 'euthanasie) se frayer un chemin, mani-
festation tout aussi abusive d’une volonté de domination sur la vie, qui, dans certaines condi-
tions, n’est plus considérée comme digne d’étre vécue. Derriere tout cela se cachent des posi-
tions culturelles négatrices de la dignité humaine. Ces pratiques, a leur tour, renforcent une
conception matérialiste et mécaniste de la vie humaine. Qui pourra mesurer les effets négatifs
d’une pareille mentalité sur le développement? Comment pourra-t-on s’étonner de
Iindifférence devant des situations humaines de dégradation, si I'indifférence caractérise méme
notre attitude a I’égard de la fronticre entre ce qui est humain et ce qui ne l'est pas? Ce qui est
stupétiant, c’est la capacité de sélectionner arbitrairement ce qui, aujourd’hui, est proposé
comme digne de respect. Prompts a se scandaliser pour des questions marginales, beaucoup
semblent tolérer des injustices inouies. Tandis que les pauvres du monde frappent aux portes
de Populence, le monde riche risque de ne plus entendre les coups frappés a sa porte, sa cons-
cience étant désormais incapable de reconnaitre '’humain. Dieu révéle ’homme a '’homme; la
raison et la foi collaborent pour lui montrer le bien, a condition qu’il veuille bien le voir; la loi
naturelle, dans laquelle resplendit la Raison créatrice, montre la grandeur de ’homme, mais

aussi sa misere, quand il méconnait Pappel de la vérité morale.

76. Un des aspects de Pesprit techniciste moderne se vérifie dans la tendance a ne considérer
les problemes et les mouvements liés a la vie intérieure que d’un point de vue psychologique, et
cela jusqu’au réductionnisme neurologique. L’homme est ainsi privé de son intériorité, et 'on
assiste a une perte progressive de la conscience de la consistance ontologique de I’'ame hu-
maine, avec les profondeurs que les Saints ont su sonder. Le probleme du développement est stricte-
ment li¢ aussi a notre conception de ['ame humaine, des lors que notre moi est souvent réduit a la psy-
ché et que la santé de 'ame se confond avec le bien-étre émotionnel. Ces réductions se fondent
sur une profonde incompréhension de la vie spirituelle et elles conduisent a méconnaitre que le
développement de ’homme et des peuples dépend en fait aussi de la résolution de problemes
de nature spirituelle. Le développement doit comprendre une croissance spirituelle, et pas senlement matérielle,
parce que la personne humaine est une « unité d’ame et de corps »,1% née de 'amour créateur
de Dieu et destinée a vivre éternellement. L’¢tre humain se développe quand il grandit dans
Pesprit, quand son ame se connait elle-méme et connait les vérités que Dieu y a imprimées en
germe, quand il dialogue avec lui-méme et avec son Créateur. Loin de Dieu, ’homme est in-
quiet et fragile. I’aliénation sociale et psychologique, avec toutes les névroses qui caractérisent
les sociétés opulentes, s’explique aussi par des causes d’ordre spirituel. Une société du bien-

ctre, matériellement développée, mais oppressive pour 'ame, n’est pas de soi orientée vers un



développement authentique. Les nouvelles formes d’esclavage de la drogue et le désespoir dans
lequel tombent de nombreuses personnes ont une explication non seulement sociologique et
psychologique, mais essentiellement spirituelle. e vide auquel 'ame se sent livrée, malgré de
nombreuses thérapies pour le corps et pour la psyché, produit une souffrance. I/ #’y pas de déve-
loppement plénier et de bien commmun universel sans bien spirituel et moral des personnes, considérées dans

Pintégrité de leur ame et de leur corps.

77. L’absolutisme de la technique tend a provoquer une incapacité a percevoir ce qui ne
s’explique pas par la simple mati¢re. Pourtant, les hommes expérimentent tous les nombreux
aspects de leur vie qui ne sont pas de 'ordre de la maticre, mais de Pesprit. Connaitre n’est pas
seulement un acte physique, car le connu cache toujours quelque chose qui va au-dela du don-
né empirique. Chacune de nos connaissances, méme la plus simple, est toujours un petit pro-
dige, parce qu’elle ne s’explique jamais completement par les instruments matériels que nous
utilisons. En toute vérité, il y a plus que tout ce a quoi nous nous serions attendus; dans
I'amour que nous recevons, il y a toujours quelque chose qui nous surprend. Nous ne devrions
jamais cesser de nous étonner devant ces prodiges. En chaque connaissance et en chaque acte
d’amour, 'ame de ’homme fait 'expérience d’un « plus » qui s’apparente beaucoup a un don
recu, a une hauteur a laquelle nous nous sentons élevés. Le développement de ’'homme et des
peuples se place lui aussi a une hauteur semblable, si nous considérons la dimension spirituelle que
doit nécessairement comporter ce développement pour qu’il puisse étre authentique. II de-
mande des yeux et un cceur nouveaux, capables de dépasser la vision matérialiste des événements hu-
mains et d’entrevoir dans le développement un “au-dela” que la technique ne peut offrir. Sur ce
chemin, il sera possible de poursuivre ce développement humain intégral dont le critére

d’orientation se trouve dans la force active de la charité dans la vérité.



CONCLUSION

Sans Dieu, ’homme ne sait ou aller et ne parvient méme pas a comprendre qui il est. Face aux
énormes problemes du développement des peuples qui nous pousseraient presque au découra-
gement et au défaitisme, la parole du Seigneur Jésus Christ vient a notre aide en nous rendant
conscients de ce fait que: « Sans moi, vous ne pouvez rien faire » (Jz 15, 5); elle nous encou-
rage: « Je suis avec vous tous les jours jusqu’a la fin du monde » (M7 28, 20). Face a Pampleur
du travail a accomplir, la présence de Dieu aux c6tés de ceux qui s’unissent en son Nom et tra-
vaillent pour la justice nous soutient. Paul VI nous a rappelé dans Populorum progressio que
’homme n’est pas a méme de gérer a lui seul son progres, parce qu’il ne peut fonder par lui-
méme un véritable humanisme. Nous ne serons capables de produire une réflexion nouvelle et
de déployer de nouvelles énergies au service d’un véritable humanisme intégral que si nous
nous reconnaissons, en tant que personnes et en tant que communautés, appelés a faire partie
de la famille de Dieu en tant que fils. L.a plus grande force qui soit au service du développe-
ment, c’est donc un humanisme chrétien,'>” qui ravive la charité et se laisse guider par la vérité,
en accueillant 'une et I'autre comme des dons permanents de Dieu. L’ouverture a Dieu en-
traine Pouverture aux freres et a une vie comprise comme une mission solidaire et joyeuse. In-
versement, la fermeture idéologique a I’égard de Dieu et 'athéisme de I'indifférence, qui ou-
blient le Créateur et risquent d’oublier aussi les valeurs humaines, se présentent aujourd’hui
parmi les plus grands obstacles au développement. L humanisme qui exclut Dieu est un humanisme
inbumain. Seul un humanisme ouvert a ’Absolu peut nous guider dans la promotion et la réali-
sation de formes de vie sociale et civile — dans le cadre des structures, des institutions, de la
culture et de Iezhos — en nous préservant du risque de devenir prisonniers des modes du mo-
ment. Clest la conscience de I’Amour indestructible de Dieu qui nous soutient dans
Iengagement, rude et exaltant, en faveur de la justice, du développement des peuples avec ses
succes et ses échecs, dans la poursuite incessante d’un juste ordonnancement des réalités hu-
maines. L amonr de Dien nous appelle a sortir de ce qui est limité et non définitif ; il nous donne le conrage
d'agir et de persévérer dans la recherche du bien de fous, méme s’il ne se réalise pas immédiatement,
meéme si ce que nous-mémes, les autorités politiques, ainsi que les acteurs économiques réussis-
sons a faire est toujours inférieur a ce a quoi nous aspirons.!>® Dieu nous donne la force de lut-
ter et de souffrir par amour du bien commun, parce qu’ll est notre Tout, notre plus grande es-

pérance.

Le développement a besoin de chrétiens qui ont les mains tendues vers Dien dans un geste de pricre, cons-
cients du fait que 'amour riche de vérité, caritas in veritate, d’ou procede I'authentique dévelop-

pement, n’est pas produit par nous, mais nous est donné. C’est pourquoi, méme dans les mo-



ments les plus difficiles et les situations les plus complexes, nous devons non seulement réagir
en conscience, mais aussi et surtout nous référer a son amour. Le développement suppose une
attention a la vie spirituelle, une sérieuse considération des expériences de confiance en Dieu,
de fraternité spirituelle dans le Christ, de remise de soi a la Providence et a la Miséricorde di-
vine, d’amour et de pardon, de renoncement a soi-méme, d’accueil du prochain, de justice et de
paix. Tout cela est indispensable pour transformer les «cceurs de pierre » en « ceeurs de chair »
(Ez 306, 26), au point de rendre la vie sur terre « divine » et, par conséquent, plus digne de
I’lhomme. Tout cela vient a la fois de 'homme, parce que ’homme est le sujet de son existence,
et de Dieu, parce que Dieu est au principe et a la fin de tout ce qui a de la valeur et qui libere: «
Le monde et la vie et la mort, le présent et 'avenir: tout est a vous | Mais vous étes au Christ, et
le Christ est a Dieu» (7 Co 3, 22-23). Le chrétien désire ardemment que toute la famille humaine
puisse appeler Dieu « Notre Pere I». Avec le Fils unique, puissent tous les hommes apprendre a
prier le Pere et a Lui demander, avec les mots que Jésus lui-méme nous a enseignés, de savoir
Le sanctifier en vivant selon Sa volonté, et ensuite d’avoir le pain quotidien nécessaire, d’étre
compréhensifs et généreux a I’égard de leurs débiteurs, de ne pas étre mis a I'épreuve a exces
et d’¢tre délivrés du mal (cf. Mz 6, 9-13) !

Au terme de UAnnée Panlinienne, il me plait d’exprimer ce veeu avec les paroles mémes de
IApotre dans sa Lettre aux Romains: « Que votre amonr soit sans hypocrisie. Fuyez le mal avec horrenr,
attachez-vous an bien. Soyez unis les uns les autres par l'affection fraternelle, rivalisez de respect les uns pour les
antres » (12, 9-10). Que la Vierge Marie, proclamée par Paul VI Mére de I’Eglise et honorée par le
peuple chrétien comme Miroir de la justice et Reine de la paix, nous protege et nous obtienne, par
son intercession céleste, la force, 'espérance et la joie nécessaires pour continuer a nous dé-
vouer généreusement a la réalisation du « développement de tout homme et de tous les hommes » 115

Donné a Rome, pres de Saint-Pierre, le 29 juin 2009, féte des saints Apotres Pierre et Paul,

en la cinquieme année de mon pontificat.



TABLES DES MATIERES

INTRODUCTION 3
CHAPITRE I: Le message de Populorum
progressio 15
CHAPITRE II: Le développement humain
aujourd’hui 33
CHAPITRE III: Fraternité, développement
économique et société civile 59
CHAPITRE IV: Développement des peuples,
droits et devoits, environnement 81
CHAPITRE V: La collaboration de la famille
humaine 101
CHAPITRE VI: Le développement des peuples
et la technique 127
CONCLUSION 141

U PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 22: AAS 59 (1967), 268; La Documentation catholique (pat la
suite: DC) 64 (1967) col. 682; cf. CONC. (ECUM. Vat. II, Const. past. sur 'Eglise dans le monde de ce temps Gandium et Spes,
n. 69, §1.

2 PAUL VI, Allocution de la messe pour la Journée du développement, Bogota, 23 aout 1968: AAS 60 (1968) pp. 626-627; DC
65 (1968) col. 1547.

3 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée mondiale de priére pour la Paix 2002: AAS 94 (2002), 132-140; DC 99 (2002)
pp. 4-8.

4 Cf. CONC, (ECUM. VAT. II, Const. Past. sur 'Eglise dans le monde de ce temps Gasudinm et Spes, n. 26.

5 Cf. JEAN XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 avril 1963), nn. 68-70: AAS 55 (1963), 268-270; DC 60 (1963) col. 525-
526.



6 Cf. n. 16: loc. eit., 265; DC 64 (1967) col. 680.

7 Cf. ibid., n. 82: loc. cit., 297; DC 64 (1967) col. 701.

8 Ibid., n. 42: loc. cit., 278; DC 64 (1967) col. 689.

9 1bid., n. 20: loc. cit., 267; DC 64 (1967) col. 681.

10 Cf. CONC. (ECUM. VAT, II; Const. Past sur 'Eglise dans le monde de ce temps Gandinm et Spes, n.36; PAUL VI, Lett.
apost. Octogesima adpeniens (14 mai 1971), n. 4: AAS 63 (1971), 403-404; DC 68 (1971) pp. 502-503; JEAN-PAUL II, Lett. enc.
Centesimus annus (Ler mai 1991), n. 43: AAS 83 (1991), 847,
DC 88 (1991) p. 540.

11 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 13: Joc. cit., 263-264; DC 64 (1967) col. 679.

12 Cf. CONSEIL PONTIFICAL POUR LA JUSTICE ET LA PAIX, Compendium de la Doctrine Sociale de I'Eglise, n. 76.

13 Cf. BENOIT XV1, Discours d’inaugnration de la V" Conférence générale de I'Episcopat d’Amérique latine et des Caraibes, Apare-
cida 13 mai 2007; DC 104 (2007) pp. 532-541.

14 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), nn. 3.4.5: loc. cit., 258-260; DC 64 (1967) col. 675-676.

15 Cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), nn. 6.7: AAS 80 (1988), 517-519; DC 85
(1988) p. 235.

16 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 14: loc. cit., 264; DC 64 (1967) col. 679.
17 BENOIT X VI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n 18: 4A.AS 98 (2006), 232; DC 103 (20006) p. 175.
18 [bid., n. 6: loc. cit., 222; DC, ibid. p. 169.

19 Cf. BENOIT XVI, Discours a la Curie Romaine ponr la présentation des vaux de Noél; 1.’Osservatore Romano en langue fran-
caise (par la suite: Oss. Rom. fir) n. 52 (2005) pp. 3-5.

20 Cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 3: foc. cit., 515; DC 85 (1988) p. 234.
2L Cf. ibid. 0. 1: loc. cit. , 513-514; DC 85 (1988) p. 234.
22 Cf. ibid. n. 3: loc. cit., 515; DC 85 (1988) p. 234.

23 JEAN-PAULIL, Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 3: 445 73 (1981), 583-584; DC 78 (1981) p. 837.

)

4 Cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 3: loc. ¢it., 794-796; DC 88 (1991) pp. 518-519.
25 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 3: loc. ¢it., 258; DC 64 (1967) col. 675.
26 Cf. ibid., 0. 34: Joc. cit., 274 ; DC 64 (1967) col. 686.

27 Cf. nn. 8-9: AAS 60 (1968), 485-487; DC 65 (1968)



col. 1445-1446; BENOIT X VI, Audience an Congres International organisé a loccasion du 40° anniversaire & Humana vite, 10 mai
2008; Oss. Rom. fr. n. 20 (2008) p. 5.

28 Cf. Lett. enc. Evangelium vite (25 mars 1995), n. 93: AAS 87 (1995), 507-508; DC 92 (1995) pp. 397-398.

» Cf. ibid., n. 101: loc. cit., 516-518; DC 92 (1995)
p. 401-402.

30 n.29: AAS 68 (1976), 25; DC 73 (1976) p. 6.
U Ibid, 0. 31: Joc. cit., 26; DC 73 (1976) p. 6.
%2 Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 41: Joc. cit., 570-572; DC 85 (1988) p. 251.

3 Cf. ibid; IDEM, Lett. enc. Centesimus annus (15 mai 1991), nn. 5.54: fe. cit., 799.859-860; DC 88 (1991) pp. 520-521, 545-
546.

3 N. 15: loc. cit., 265; DC 64 (1967) col. 679.

% Cf. dbid., n. 2; DC 64 (1967) col. 675; LEON XIII, Lett. enc. Rerum novarum (15 mai 1891), n. 1: Leonis XIII P.M. Ae-

ta, X1, Roma 1892, 97, JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis

(30 décembre 1987), n. 8: fo. ait., 519-520; DC 85 (1988) pp. 235-2306; IDEM., Lett. enc. Centesimus annus (ler mai 1991), n. 5:
loc. cit., 799; DC 88 (1991) pp. 520-521.
3 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), nn. 2. 13; DC 64 (1967) col. 675. 679.

37 Ibid., . 42: Joc. cit., 278; DC 64 (1967) col. 689.

B Ibid., n. 11; DC 64 (1967) col. 678 ; cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 25: oc. cit., 822-
824; DC 88 (1991) pp. 230-231.

3 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 15: fe. cit., 265; DC 64 (1967) col. 679.
40 Ibid., 0. 3: loc. cit., 258; DC 64 (1967) col. 675.

4 Tbid., n. 6: loe. cit., 260; DC 64 (1967) col. 676.

N
)

1bid., 0. 14: loe. cit., 264; DC 64 (1967) col. 679.

3 Ibid.; cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus annus
(1o mai 1991), nn. 53-62: foe. cit., 859-867; DC 88 (1991) pp. 545-548; IDEM, Lett. enc. Redemptor hominis (4 mars 1979), n. 13-14:
AAS 71 (1979), 282-286; DC 76 (1979) pp. 308-309.

# Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 12: loc. ¢it., 262-263; DC 64 (1967) col. 678.

45 CONC, (ECUM. VAT. II, Const. past sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudinm et spes, n. 22.

4 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 13: loc. cit., 263-264; DC 64 (1967) col. 679.



47

Cf. BENOIT XVI, Discours anx participants du 1V* Congres ecclésial national italien, Vérone, 19 octobre 2006, Oss. Rozn.

fir n. 43 (2006) p. 3-4.

N

8

49

50

51

52

53

54

55

56

57

Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 16: loc. ¢it., 265 ; DC 64 (1967) col. 680.

Lbid.

BENOIT XVI, Discours aux jennes, Sydney 17 juillet 2008; DC 105 (2008) p. 778.

PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 20: loc. cit., 267, DC 64 (1967) col. 681.

Ibid., n. 66: loc. cit., 289-290; DC 64 (1967) col. 696.

Lbid., 0. 21: Joe. cit., 267-268; DC 64 (1967) col. 681.

Cf. nn. 3.29.32: Joc. cit., 258.272.273; DC 64 (1967) col. 675. 684-685.

Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 28: loc. cit., 548-550; DC 85 (1988) p. 244.
PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 9: loc. cit., 261-262; DC 64 (1967) col. 677.

Cf. Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987),

n. 20: Joc. ait., 536-537; DC 85 (1988) pp. 240-241.

58

59

=

0

[N

2

63

Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Centesinus annus (1¢° mai 1991), passim; DC 88 (1991) pp. 518-550, passim.
Cf. nn. 23.33: foe. cit., 268-269.273-274; DC 64 (1967) col. 682. 685-686.

Cf. Joc. cit., 135.

CONC. (ECUM. VAT. II, Const. past. Sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gandium et spes, n. 63.

Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Centesinus annus (1¢° mai 1991), n. 24: Joe. cit., 821-822; DC 88 (1991) p. 431.

Cf. JEAN-PAUL II, Lett. enc. Veritatis splendor (6 aout 1993), nn. 33.46.51: .AAS 85 (1993), 1160.1169-1171; DC 90

(1993) pp. 913, 917, 918-920; ID., Message a I’Assemblée des Nations-Unies, 5 octobre 1995, 3; DC 92 (1995) p. 918.

64

Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 47: loc. cit., 280-281; DC 64 (1967) col. 690-691; JEAN-

PAULII, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 42: Joc. cit., 572-574; DC 85 (1988) p. 252.

65

Cf. BENOIT XVI, Message d la FAO pour la Journée mondiale de ['alimentation 2007: AAS 99 (2007), 933-935; DC 105

(2008) pp. 55-56.

66

Cf. JEAN-PAUL II, Lett. enc. Evangelinm vite (25 mars 1995), nn. 18.59.63-64: foc. cit.,419-421.467-468.472-475; DC

92 (1995) pp. 359, 381, 383, 384.

67

68

Cf. BENOIT X VI, Message pour la Journée mondiale de la paixc 2007, n. 5; DC 104 (2007) p. 57.

Cf. JEAN-PAUL II, Message pour la Journée mondiale de la Paix 2002, nn. 4-7,12-15: AAS 94 (2002), 134-136.138-140;



DC 99 (2002) pp. 5-6, 7-8; ID., Message pour la Journée mondiale de la Paix 2004, n. 8: AAS 96 (2004), 119; DC 101 (2004) pp.
7; 1ID., Message pour la Journée mondiale de la Paix 2005, n. 4: AAS 97 (2005), 177-178; DC 102 (2005) p. 5; BENOIT X VI, Mes-
sage pour la_Journée mondiale de la Paix 2006, nn. 9-10: .AAS 98 (20006), 60-61; DC 103 (2006) pp. 4-5; ID., Message pour la Journée
mondiale de la Paixc 2007, nn. 5.14: Joc. cit., 778, 782-783; DC 104 (2007) pp. 57. 59-60.

0 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée mondiale de la Paix 2002, n. 6: loc. cit, 135; DC 99 (2002) pp. 5-6; BENOIT
XVI, Message pour la Journée mondiale de la Paix 2006, nn. 9-10: foe. cit., 60-61; DC 103 (2006) pp. 4-5.

70 Cf. BENOIT XVI, Homiélie pour la messe sur ['Islinger Feld de Ratisbonne, 12 septembre 2006; DC 103 (2006) pp. 921-923.
71 Cf. BENOIT XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 1: Joc. ¢it., 217-218; DC 103 (2006) p. 166.

72 JEAN-PAUL I, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 2 8: 548-550; DC 85 (1988) p. 244.

73 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 19: loc. cit., 266-267; DC 64 (1967) col. 681.

" Ibid., 0. 39: loc. cit., 276-277; DC 64 (1967) col. 688.

5 Ibid, 0. 75: loc. cit., 293-294; DC 64 (1967) col. 699.

76 Cf. BENOIT XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 28: Joc. ¢it., 238-240; DC 103 (2006) pp. 178-180.
77 JEAN-PAULIL, Lett. enc. Centesimus annus (1er mai 1991), n. 59: loc. cit., 864; DC 88 (1991) p. 547.

78 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), nn. 40.85: loe. cit., 277.298-299; DC 64 (1967) col. 688. 702.
7 Ibid., 0. 13: loc. cit., 263-264; DC 64 (1967) col. 679.

80 Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Fides et ratio (14 septembre 1998), n. 85: 445 91 (1999), 72-73; DC 104 (1998) p. 932.
81 Cf. Ibid., n. 83: Joc. cit., 70-71; DC 104 (1998) p. 931.

82 BENOIT XV1, Discours a I'Université de Ratisbonne, 12 septembre 2006; DC 103 (2006) pp. 924-929.

83 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 33: loc. cit., 273-274; DC 64 (1967) col. 685.

84 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée mondiale de la Paix 2000, n. 15: AAS 92 (2000), 366; DC 97 (2000) pp. 4-5.

85 Catéchisme de /’Eg/z'fe catholigue, n. 407. Cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 25: /oc. cit., 822-
824. DC 88 (1991), pp. 530-531.

8 Cf. n.17: AAS 99 (2007), 1000. DC 105 (208) p. 22.

87 Cfr. ibid., n. 23: Joc. ¢it., 1004-1005. DC 105 (2008) pp. 24-25.

8 Saint Augustin expose de facon détaillée cet enseignement dans le dialogue sur le libre arbitre (De /fibero arbitrio 11
3, 8 ss.). Il indique Iexistence dans "ame humaine d’un « sens interne ». Ce sens consiste en un acte qui se réalise en dehors

des fonctions normales de la raison, acte spontané et quasi instinctif, pour lequel la raison, se rendant compte de sa condi-

tion éphémere et faillible, admet au-dessus de soi I'existence de quelque chose d’éternel, d’absolument vrai et certain. Le



nom que saint Augustin donne a cette vérité intérieure est parfois celui de Dieu (Confessions X, 24, 35; X11, 25, 35; De libero
arbitrio 11 3, 8, 27), plus souvent celui du Christ (De magistro 11, 38; Confessions V11, 18, 24; X1, 2, 4).

8 BENOIT XVI, Lett. enc. Deus caritas est (25 décembre 2005), n. 3: Joc. ¢it., 219. DC 103 (2006) p. 167.

0 Cf. n. 49: Joc. cit., 281. DC 64 (1967) col. 691.

91 JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesinus annus (1¢* mai 1991), n. 28: /. ¢it., 827-828. DC 88 (1991) p. 532.

92 Cf. n. 35: Joc. cit., 836-838. DC 88 (1991) pp. 535-536.

93 Cf. JEAN-PAULIL, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 38: foe. cit., 565-566. DC 858 (1988) pp. 249-250.
9% N. 44: loc. cit., 279. DC 64 (1967), col. 690.

% Cf. ibid., n. 24: Joc. cit., 269. DC 64 (1967) col. 682-683.

% Cf. JEAN-PAUL I, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 36: foc. cit., 838-840. DC 88 (1991) pp. 248-249.

©

7 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 24: loc. cit., 269. DC 64 (1967) col. 682-683.

% Cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus annus (ler mai 1991), n. 32: foc. ar., 832-833. DC 88 (1991) pp. 246-247,
PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 25: loc. vit., 269-270. DC 64 (1967) col. 683.

9 JEAN-PAULIL, Lett. enc. Laboren exercens (14 septembre 1981), n. 24: foc. ¢it., 637-638. DC 78 (1981) p. 852.
100 Jbid., n. 15: loe. cit., 616-618. DC 78 (1981) p. 846.
101 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 27: loc. cit., 271. DC 64 (1967) col. 684.

102° Cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Instruction Libertatis conscientia (22 mars 1987), n. 74: AAS
79 (1987), 587. DC 83 (1986) p. 405.

103 Cf. JEAN-PAULII, Interview au quotidien catholique La Croix, du 20 aott 1997.

104 JEAN-PAUL 11, Discours a I’Académie des Sciences sociales, 27 avril 2001; Oss. Rom. fr. 19 (2001), p. 9.

105 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 17: Joc. ¢it., 265-266; DC 64 (1967) col. 680.

106 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2003, n. 5: AAS 95 (2003), 343; DC 85 (2003) p. 6.
107 Cf. 7bid.

108 Cf. BENOIT X VI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2007, n. 13: loc. cit., 781-782; DC 89 (2007) p. 59.

109 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 65: loc. cit., 289; DC 64 (1967) col. 674-704.

1

=

O Cf. dbid. nn. 36.37: lpe. cit., 275-276; DC 64 (1967) col. 687.



W Cf. ibid. . 37: loe. cit., 275-276; DC 64 (1967) col. 687.
112 Cf. CONC. BCUM. VAT. 11, Déct. Apostolican actnositatem, n. 11.

113 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum Progressio (26 mars 1967), n. 14: Joc. cit., 264; JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Cenfesimus
annus (ler mai 1991), n. 32: foc. cit., 832-833; DC 88 (1991) p. 534.

14 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967) n 77: loc. ¢it., 295; DC 64 (1967) p. 700.
115 TEAN-PAUL II, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 6: AAS 82 (1990), 150; DC 89 (1990) p. 10.

116 HERACLITE d’Ephese (Ephése 535 av. J-C environ — 475 av. J-C environ), Fragment 22B124, en H. Diels ¢ W.
Kranz, Die Fragmente der V orsokratiker, Weidmann, Betlin 1952°.

117 Cf. CONSEIL PONTIFICAL POUR LA JUSTICE ET LA PAIX, Compendium de la doctrine sociale de I'Eglise, nn. 451-487.
18 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée Mondiale pour la Paix 1990, n. 10: loc. ¢it., 152-153; DC 89 (1990) p. 11.
119 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 65: fe. cit., 289; DC 64 (1967) col. 696.

120 BENOIT X VI, Message ponr la Jonrnée Mondiale de la Paix 2008, 0. 7: AAS 100 (2008), 41, DC 105 (2008) p. 4.

121 Cf. BENOIT XVI, Discours aux membres de I'Assemblée Générale de I’Organisation des Nations Unies, New York, 18 avril
2008; DC 105 (2008) pp. 533-537.

122 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1990, n. 13: loc. cit., 154-155; DC 97 (1990) pp. 11-12.
125 JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 36: fe. cit., 36; DC 88 (1991) pp. 536-537.

124 Jbid. n. 38: loc. cit., 840-841; DC 88 (1991) pp. 537-538; BENOIT X VI, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 2007,
n.8: loc. cit., 779; DC 104 (2007) pp. 57-58.

125 Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 41: Joc. cit., 843-845; DC 88 (1991) pp. 538-539.

126 Cf. ibid.

127 Cf. JEAN-PAUL I, Lett. enc. Evangelium vite (25 mars 1995), n. 20: loc. cit., 422-424; DC 92 (1995) p. 360.

128 Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 85: fe. cit., 298-299; DC 64 (1967) p. 702.

129 Cf. JEAN-PAUL 11, Message pour la Journée Mondiale de la Paix 1998, n. 3: AAS 90 (1998), 150; DC 95 (1998) pp. 2-3;
ID., Disconrs anxc mentbres de la Fondation Centesimus annus pro Pontefice, 9 mai 1998, n. 2; Oss. Rom. fr. n. 20 (1998) p. 2; ID., Dis-
cours aux Autorités et au Corps diplomatique, Vienne, 20 juin 1998, n. 8; DC 95 (1998) p. 689 ; ID., Message an Rectenr de I"Université

catholique du Sacré-Canr, 5 mai 2000, n. 6; Insegnamenti di Giovanni Paolo II XXIII, 1 (2000), 759-760.

130" Selon saint Thomas « ratio partis contrariatur rationi personae » in IIT Sent. D. 5, 3, 2; et aussi « Homo non ordina-

tur ad communitatem politicam secundum se totum et secundum omnia sua » in Summa Theologiae 1-11, q. 21, a. 4, ad 3um.

131 Cf. CONC, BCUM, VAT. II, Const. dogm. sur UEglise Lumen gentinm, n.1.



132 Cf. JEAN-PAULIL, Discours a la IV séance publique des Académies Pontificales, 8 novembre 2001, n. 3; Oss. Rom. fr. n. 47
(2001) p. 6.

133 Cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Déclaration Dominus Jesus (6 aoat 2000), n. 22: AAS 92
(2000), 763-764; DC 97 (2000) p. 820; ID., Note doctrinale a propos de questions sur I'engagement et le comportement des catholiques dans
la vie politigue (24 novembre 2002), n. 8; DC 100 (2003) p. 136.

134 BENOIT XVI, Lett. enc. Spe salvi (30 novembre 2007), n. 31: foc. cit., 1010; DC 105 (2008) p.28; ID.. Discours aux par-
ticipants an V" Congrés national de I'Eglise italienne, Vérone, 19 octobre 2006; Oss. Rom. fi. n. 43 (2006) pp. 3-5.

135 JEAN-PAUL I1, Lett. enc. Centesimus annus (1°* mai 1991), n. 5: foe. cit., 798-800; DC 88 (1991) p. 521; BENOIT X VI,
Disconrs an participants an 1V" Congrés national de I'Eglise italienne, Vérone, 19 octobre 2006; Oss. Rom. fi. n. 43 (2006) pp. 3-5.

136 N. 12.

137 Cf. PIE X1, Lett. enc. Quadragesimo anno (15 mai 1931): AAS 23 (1931) 203; JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Centesimus an-
nus (1 mai 1991), . 48: k. cit., 852-854; DC 88 (1991) p. 543; cf. Catéchisme de I'Eiglise catholigue, n.1883.

138 Cf. JEAN XXIII, Lett. enc. Pacenz in terris (11 avril 1963), n. 74: loc. cit., 274; DC 60 (1963) col. 526-527.

139 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), nn. 10.41: ke. cit., 262.277-278; DC 64 (1967) col. 677-
678. 688-689.

140 Cf. BENOIT XVI, Discours auxc membres de la Commission théologigue internationale, 5 octobre 2007; DC 104 (2007)
pp. 1084-1086 ; ID., Discours au Congres international sur la loi naturelle, Université pontificale du Latran, 12 février 2007; DC 104
(2007)
pp. 354-356.

141 Cf. BENOIT XV1, Discours anx évéques de Thailande en visite ad limina, 16 mai 2008; DC 105 (2008) p. 652. Oss. Rom. fr.
n. 22 (2008) p. 10.

142 Cf. CONSEIL PONTIFICAL POUR LA PASTORALE DES MIGRANTS ET DES PERSONNES EN DEPLACEMENT, Instruc-
tion Erga migrantes caritas Christi, 3 mai 2004: AAS 96 (2004), 762-822; DC 101 (2004) p. 658-692.

143 TEAN-PAULII, Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 8: foe. ¢it., 594-598; DC 78 (1981) p. 840.
14 JEAN-PAULII, Jubilé des Travailleurs, Discours au terme de la concélébration encharistique; DC 97 (2000) p. 455.
145 Cf. JEAN-PAULII, Lett. enc. Centesimus annus (1 mai 1991), n. 36: foc. cit., 838-840; DC 88 (1991) p. 536.

146 Cf. BENOIT X VI, Discours aux membres de I’ Assemblée générale de I'Organisation des Nations Unies, New York, 18 avril
2008; DC 105 (2008) pp. 533-537.

147 Cf. JEAN XXIII, Lett. enc. Pacen in terris (11 avril 1963): Joc. cit., 293; DC 60 (1963) col. 526-527; CONSEIL PONTIFICAL
POUR LA JUSTICE ET LA PAIX, Compendinm de la doctrine sociale de I'Figlise, 1. 441.

148 Cf. CONC, (ECUM. VAT. II, Const. Past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gaudium et spes, n. 82.



149 Cf. JEAN-PAUL 11, Lett. enc. Sollicitudo rei socialis (30 décembre 1987), n. 43: Joc. cit., 574-575; DC 85 (1988) pp. 252-
253.

150 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 41: foe. ait., 277-278; DC 64 (1967) col. 688; cf. CONC.
(ECUM. VAT. II, Const. past. sur I'Eglise dans le monde de ce temps Gazudinm et spes, n. 57, § 4.

131 Cf. JEAN-PAUL I, Lett. enc. Laborem exercens (14 septembre 1981), n. 5: /. cit., 586-589; DC 78 (1981) p. 838.

152 Cf. PAUL VI, Lett. ap. Octogesima adpeniens (14 mai 1971), n. 29: Joc. cit., 420; DC 68 (1971) p. 508.

153 Cf. BENOIT XVI, Discours aux participants an IV* Congrés national de I'Eglise italienne, Vérone 19 octobre 2006; Oss.
Rom. fr. n. 43 (2006) pp. 3-5 ; ID. Homeélie pour la messe sur I'lskinger Feld de Ratisbonne, 12 septembre 2006; DC 103 (20006) pp.

921-923.

154 Cf. CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI, Instruction Dignitas personae sur quelques questions de bioé-
thique (8 septembre 2008): 445 100 (2008), 858-887; DC 104 (2009) pp. 23-38.

155 Cf. PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 3: loe. cit., 258. DC 64 (1967) col. 675.

15 CONC. (ECUM, VAT. II, Const. past. sur I’Eglise dans le monde de ce temps Gaudinm et spes, n. 14.

1

o

7 Cf. n. 42: Joc. cit., 278; DC 64 (1967) col. 689.
158 Cf. BENOIT X VI, Lett. enc. Spe salvi (30 novembre 2007), n. 35: /. cit., 1013-1014; DC 105 (2008) pp. 29-30.

159 PAUL VI, Lett. enc. Populorum progressio (26 mars 1967), n. 42: Joc. cit., 278; DC 64 (1967) col. 689.



