
1

Une vie plus simple, une société plus durable.

Conférence donnée à Saint-Gérard pour ECOLO, le 26 avril 2010,  par Patrick Viveret docteur en
études politiques, philosophe, économiste, ancien conseiller à la Cour de Comptes à Paris, essayiste,
conférencier…ami d’Edgard Morin.

Pour en savoir plus taper son identité sur un moteur de recherche ; vidéos passionnantes !

                                                                + + + + + + + + + + + + +

Alors donc, je vais vous parler sur ce thème, du rapport entre les enjeux de la simplicité et d’une
société plus durable.  Mais pour introduire cette part positive de mon propos, je crois important
d’abord de montrer en quoi le modèle économique, social et même politique dominant, qui est celui de
nos sociétés, et effectivement non durable, est insoutenable comme on le dit souvent.

C’est important de bien voir les raisons de cette insoutenabilité, de les voir aussi bien dans les
différentes facettes de la crise : la facette écologique, la facette financière, la facette sociale, la facette
politique aussi, parce que si on dissocie ces différents aspects, on a ce à quoi on a assisté au cours de
l’année 2009, c’est-à-dire une situation où on tronçonne les différents problèmes ; on répond par
exemple à la crise financière et là on est capable de trouver des milliards de dollars pour faire face à
cette crise financière mais d’un autre côté, face aux problèmes sociaux, face aux problèmes
écologiques, on continue à nous dire que les caisses sont vides.

Donc il y a  d’un côté une fuite en avant et de l’autre côté une forme de fuite en arrière. Si on veut
éviter cette situation, c’est important de bien comprendre ce qui fait le lien entre les différentes facettes
de cette fameuse crise dans laquelle nous sommes entrés ; mais la crise n’est elle-même, d’une certaine
façon, que la loupe grossissante de mutations qui sont beaucoup plus profondes. Comme toujours, la
partie grise, énorme, c’est la partie immergée donc invisible de l’iceberg.

Or l’un des éléments clés que l’on trouve aussi bien du côté du défi écologique, du côté social, du côté
financier, que du côté politique, c’est la question de la démesure. La démesure, l’excès, ce que les
grecs appelaient « lubris » donc c’est une vieille question dans l’histoire des sociétés et la démesure,
c’est ce qui fait, par exemple sur le plan écologique, un rapport complètement déséquilibré à la nature :
là où la nature a pu mettre des dizaines, voire des centaines de millions d’années pour accumuler des
ressources naturelles, en 4, 5 générations on est en train de les épuiser. Donc le rapport qui se trouve
derrière des enjeux tels le dérèglement climatique, ou les risques concernant la biodiversité sont
fondamentalement liés à des logiques de démesure dans le rapport à la nature.  Au lieu d’habiter nos
écosystèmes, nous sommes dans des rapports guerriers à la nature et cette démesure est à la racine du
défi écologique sous ses différentes formes. Mais la démesure vous la trouvez aussi à l’échelle sociale
mondiale : la fortune personnelle de 225 personnes, (ce n’est pas beaucoup 225 personnes, elles
pourraient tenir dans une salle en se serrant un peu), la fortune personnelle de ces 225 personnes  est
égale aux revenus cumulés de 2,5 milliards d’êtres humains ; vous voyez l’immensité de la
disproportion et de la démesure.

La démesure on la trouve à l’origine de la crise financière et de l’insoutenabilité financière du modèle
dans lequel nous sommes depuis une trentaine d’années. Il y a un chiffre particulièrement éclairant qui
la met en évidence  que l’on doit d’ailleurs à quelqu’un qui est natif de Belgique, puisque c’est un
ancien responsable de la Banque Centrale de Belgique, BERNARD LIETAER, qui avait mis en
évidence, avant la faillite de la banque Lehmann Brother, à l’automne 2008, que sur les 3200 milliards
de $ qui s’échangeaient quotidiennement sur  les marchés financiers, la part qui correspondait à des
biens et des  services réels qui s’échangeaient, qui correspondaient donc à  des biens et des services
réels. Ainsi, l’économie réelle, par  rapport à l’économie spéculative, était de moins de 3% des
échanges, 2,7% exactement. Cela c’est aussi de la démesure, un système qui vit de la démesure est un
système insoutenable et un jour ou l’autre ce système finit par s’effondrer.

C’est vrai sur le plan économique mais c’est vrai aussi sur le plan politique parce que vous avez un
autre exemple de démesure, cette fois dans le rapport au pouvoir qui aboutit à un autre effondrement.



2

Celui de l’Empire Soviétique, il y a une vingtaine d’années. A l’échelle de l’Histoire, on peut
considérer que les deux grands effondrements, celui du modèle de ce qu’on pourrait appeler l’ultra
capitalisme, (ça n’a rien à voir avec une économie régulée), ce qu’on vit depuis trente ans c’est une
espèce de logique de dérégulation à outrance. Entre donc l’effondrement de l’ultra capitalisme et
l’effondrement du modèle ultra dirigiste qui était représenté par le système soviétique, dans les deux
cas vous avez de la démesure. Dans un cas, c’est de la démesure dans le rapport à la nature, à la
richesse, dans l’autre cas, c’est de la démesure dans le rapport au pouvoir. Quand il y a démesure, à
terme, on sait qu’un système va s’effondrer. On ne sait pas quand, on ne sait pas quelle est l’allumette
va mettre le feu à la plaine, la plaine est sèche, mais on sait qu’un jour ou l’autre le système va
s’effondrer.

Dans l’Histoire des civilisations vous avez toujours eu des phénomènes de même nature. Mais ce qui
est intéressant c’est de voir que cette démesure est elle-même liée à des formes de mal-être, à des
formes de mal de vivre, à des formes de maltraitance et ça c’est un point important, parce que si nous
voulons introduire la partie positive de l’art de vivre, des changements de mode de vie, de production,
mais aussi de changement de relations, de changement de rapport à la richesse, au pouvoir, à la vie
elle-même, à la nature, il faut bien comprendre en quoi le mal de vivre, le mal-être, la maltraitance
sont elles-mêmes au cœur de la démesure.

Pour le montrer, je partirai d’abord des chiffres des Nations-Unies, du programme des Nations-Unies
pour le développement qui l’avait mis en évidence d’une façon particulièrement significative dans un
rapport mondial sur le développement humain, un rapport de 1998 et dont les chiffres ont bien sûr
bougé au cours de ces dernières années, mais dont les proportions sont restées les mêmes. Que disait
ce rapport ? Ils avaient regardé d’un côté ce qu’il faudrait faire pour s’attaquer aux grands maux de
l’humanité : le problème de la faim, le problème de l’accès à l’eau potable, le problème des soins de
base, du logement, vraiment ce qui fait qu’il y a des situations totalement inacceptables pour plusieurs
milliards d’êtres humains. Et le programme des Nations-Unies est arrivé à la conclusion que ces
problèmes étaient parfaitement solubles, qu’on pouvait nourrir, qu’on pouvait permettre l’accès à l’eau
potable, qu’on pouvait assurer un logement décent et  qu’on pouvait soigner la plupart des grandes
maladies mortelles avec un programme qui était relativement peu coûteux. Les ressources existaient,
les techniques existaient, la possibilité de groupes humains sur place capables de les appliquer
existaient, et sur le plan strictement monétaire, ils avaient estimé, mais à l’époque qu’il y avait 40
milliards de $ supplémentaires par rapport aux 40 milliards qui existaient déjà sous la forme d’aide
publique.

Avec ces 40 milliards supplémentaires, il était possible d’éradiquer la faim, de permettre l’accès à
l’eau potable, d’assurer des logements décents pour les 6 milliards des êtres humains de l’époque. Et
comme évidemment tout le monde s’écriait : « Vous ne vous rendez pas compte, 40 milliards où va-t-
on les trouver ? », ils avaient eu l’idée de mettre en évidence trois grands budgets. C’était les budgets
relatifs aux  dépenses annuelles pour la publicité, au domaine de la drogue et des stupéfiants et au
domaine de l’armement.Le résultat était extrêmement éloquent. Rien que pour la publicité on
dépensait en 1998, 400 milliards de $ annuels, donc dix fois plus que les sommes que l’on recherchait
et qu’on prétendait ne pas trouver pour la faim, l’eau potable, les soins de base et le logement. Quelle
que soit l’admiration que l’on peut avoir pour la créativité des publicitaires et des communicants, il est
difficile de faire croire que la publicité est un besoin vital qui prime sur celui de la faim ou de l’accès à
l’eau potable, mais rien que la publicité c’était déjà 10 fois plus. L’économie de la drogue et des
stupéfiants, c’était aussi 10 fois plus, 400 milliards de $ en 1998, et à minima parce qu’on sait bien que
la part souterraine de l’économie de la drogue est très importante. Et du côté des budgets de la défense
et de l’armement, des politiques guerrières au sens large du terme, là, on battait tous les records
puisque c’était 20 fois plus. C’était 800 milliards de $ à l’époque. Or quand vous regardez ce qui se
passe dans ces trois budgets, mon hypothèse, c’est que ce sont des dépenses liées à du mal-être, à de la
maltraitance, au mal de vivre.

Du côté de la drogue et de l’économie des stupéfiants, c’est une évidence, on ne se drogue pas
durablement et avec des drogues dures par curiosité intellectuelle. Moi, je suis de la génération de
1968, j’ai, comme tout le monde de cette génération, à un moment ou à un autre, goûté de ci de là à un
shit… mais l’idée même de se droguer durablement avec des drogues dures, c’est quand on ne va pas



3

bien que cela se passe ! L’économie mondiale de la drogue, par exemple, repose sur 5 millions de
drogués lourds aux USA et de drogués durables ; ce sont de gens qui ne vont pas bien. L’économie de
la drogue, c’est massivement une économie du mal-être du mal de vivre.

L’économie de la guerre, c’est la même chose. Que fait-on avec ces 800 milliards de $ qui entre temps
sont devenus plutôt 1200 à 1300 milliards de $ à l’heure actuelle, et bien pour l’essentiel on gère des
logiques de peur, de domination et de maltraitance. On sait bien, hélas, que les budgets militaires
servent très peu là où ce serait nécessaire, c’est-à-dire à assurer des formes effectives de protection. La
plupart du temps, on est dans des logiques de course aux armements, et ce qui motive une course aux
armements, c’est la peur de l’agression de l’autre dont on se défend en se donnant la capacité de mener
des guerres dites préventives, qui persuadent du coup les autres qu’ils ont aussi des raisons de
s’inquiéter. C’est comme ça que les courses aux armements se sont générées dans l’Histoire de
l’humanité. Donc on peut dire que le gros paquet de ces 800 milliards de $ de 1998, de ces 12 à 13
milliards actuels, c’est aussi des formes de maltraitance, des formes de domination, de peurs, on est
aussi dans une forme de mal de vivre.

Prenons maintenant la publicité. Qu’est-ce qui se joue dans la publicité ? L’essentiel de la publicité, ce
n’est pas de l’information sur des produits nécessaires pour répondre à ses besoins vitaux. Si c’était le
cas, par ailleurs, l’essentiel de la publicité serait destiné à vanter les mérites de choses essentielles, à
donner de l’information sur, par exemple, les grandes campagnes sur l’eau, sur la lutte contre la faim,
l’appui aux organisations humanitaires. Mais on sait bien que ce n’est pas du tout de cela qu’il s’agit.
L’essentiel de la publicité, l’essentiel de ces 400 milliards de $, qui équivalent aujourd’hui plutôt à
600, 650 milliards de $ de dépense annuelle, c’est des financements qui tournent en rond dans des
sociétés que l’on appelle des sociétés de consommation qui sont de plus en plus des sociétés de
consolation.

J’avais eu l’occasion, lors d’une rencontre à Lille récemment, de participer à un débat sur ce thème et
une personne qui intervenait et qui voulait parler de la société de consommation, a fait un lapsus et
s’est mise à parler de société de consolation et tout le monde a bien compris que ce lapsus était tout à
fait révélateur et pointait un élément fondamental des sociétés de la course, du stress, de la
compétition, de la destruction écologique. Et nous avons une publicité qui va nous parler de quoi ? Qui
va nous parler de beauté, qui va nous parler d’amour, qui va nous parler de bonheur, qui va nous parler
de sérénité. Vous pouvez vous amuser, comme je le fais moi-même, à prendre des photos des
différentes publicités, vous voyez rarement sur une publicité des gens qui ont l’air stressés, mal avec
leurs semblables, le tout dans un environnement de laideur. C’est toujours des paysages magnifiques,
des gens souriants et sereins, qui vous donnent envie d’accéder à leur propre joie de vivre, c’est-à-dire
que la publicité vous vend de la joie de vivre.

J’en ai une récente qui est tout à fait significative parce que cette promesse, qui est de l’ordre de l’être,
joue aussi sur la vie intérieure. C’est une publicité pour un camembert qui s’appelle « rustique ».
« Rustique, le goût de l’authentique ». L’authentique, c’est en énormes lettres et quand vous faites une
promesse dans l’ordre de l’authentique, c’est une promesse dans l’ordre de la vie intérieure, dans
l’ordre de la sérénité.

Donc, voyons les trois grandes aspirations d’un être humain ; sa capacité d’harmonie avec la nature,
la beauté, sa capacité d’harmonie avec ses semblables, l’amour, l’amitié, la paix ou sa capacité
d’harmonie intérieure, la sérénité, l’authenticité, ces trois grandes promesses, elles nous sont
données par la publicité. Mais elles nous sont données dans des conditions totalement perverses et
mensongères et qui vont produire un double effet pervers, un effet pervers du côté du consommateur
lui-même qui évidemment après un bref moment de satisfaction va retrouver le chemin de la
frustration et de la déception parce qu’on lui promet du bonheur, de la beauté, de l’amour, … et il a
beau manger du camembert rustique ou prendre la voiture qu’on lui propose, le bonheur, la beauté et
l’amour sont loin d’être au rendez-vous.

Mais comme le message est de dire : « Si vous n’êtes pas satisfait, c’est que vous n’en n’avez pas pris
assez », on tombe dans la logique du toujours plus, qui n’est rien d’autre qu’une logique de
l’addiction. Il y a un rapport assez étroit avec ce qui se passe dans l’économie des stupéfiants,ça



4

entraîne une boulimie de consommation qui elle-même va générer de nouvelles frustrations.

Ce toujours plus à un pôle génère un autre moins à un autre pôle, c’est-à-dire que quand vous prenez
les problèmes vus du côté de la malnutrition, l’accès à l’eau potable, aux soins de base, vous voyez
bien le lien à l’échelle planétaire qu’il y a entre ce qu’on pourrait appeler les deux misères : la misère
matérielle à un bout de la chaine est elle-même liée à la misère éthique, affective, spirituelle (je prends
le mot spirituel au sens laïque du terme, il y a des spiritualités athées ou agnostiques), à l’autre bout.
Quand un être humain, et c’est vrai que ce soit individuellement ou collectivement, ne peut pas vivre
pleinement sa qualité de conscience et sa vie de l’esprit, c’est une misère, c’est une souffrance. Cette
misère spirituelle, affective, à un pôle et cette misère matérielle à un autre pôle s’entretiennent, elles
ont un rapport systémique et d’une certaine façon les chiffres des Nations-Unies que je vous
commente à l’instant viennent apporter la démonstration à une phrase de Gandhi qui disait : «  Il y a
suffisamment de ressources sur cette planète pour répondre aux besoins de tous, en revanche il n’y en
a pas assez s’il s’agit de satisfaire l’avidité, la cupidité, le désir de possession de quelques-uns ».

Pourquoi ce phénomène ? Là on touche à un enjeu à la fois d’ordre philosophique, mais en même
temps directement d’ordre politique et social. C’est que derrière ce désir illimité, vous avez une
question que tous les êtres humains rencontrent et qui est tout simplement notre rapport à la mort,
question rarement évoquée et pourtant centrale. Qu’est-ce qui caractérise l’humanité ?  C’est que nous
sommes des animaux conscients et conscients de notre propre finitude. Donc fondamentalement, ce
qui nous spécifie dans l’univers, c’est ce couple formé par la conscience de la mort et la conscience de
notre propre finitude.

Qu’est-ce qu’on fait quand on a conscience de la mort et même si cette conscience est souterraine et
qu’on a mis des pelletées de terre dessus parce qu’en nous se déclenche la lutte contre la mort ?
Qu’est-ce que la lutte contre la mort ? Un autre nom du désir. Le désir est limité dans son énergie, le
besoin, lui, est autorégulé par la satisfaction. J’ai faim. Quand je mange un plat aussi délicieux que
celui qu’on a partagé avant de venir à la réunion, il y a un moment où je n’ai plus faim et même si on
me dit : « C’était délicieux et on va t’emmener dans le meilleur restaurant de la ville »,  il y a un
moment où je ne pourrai plus parce que les besoins sont autorégulés par la satisfaction tandis que le
désir, lui, qui est dans son rapport  avec la mort, le désir n’a pas de limites, donc il a une énergie
extraordinaire. C’est avec le désir au sens propre comme au sens figuré que l’humanité est capable de
déplacer des montagnes, alors lorsque le désir est dans l’ordre de l’être, il n’y a pas de problème, vous
pouvez avoir un désir illimité de beauté, de paix, de sérénité, non seulement ça vous fait du bien mais
ça fera du bien aussi à autrui. Mais si ce désir illimité vous le transférez dans l’ordre de l’avoir, alors là
vous allez créer de la rareté artificielle parce que vous avez beau poursuivre votre désir à vous, vous
serez toujours insatisfait et votre désir du toujours plus dans l’ordre de l’avoir va créer effectivement
de la misère à l’autre bout de la chaîne.

Prenez l’être, le plus riche du monde. Il n’en n’a jamais assez. C’était le candidat républicain aux
élections américaines, Mc Cain, qui avait été interrogé sur le nombre de villas ou de voitures qu’il
possédait. Il en avait tellement qu’il était incapable de répondre à la question ; ça n’a pas arrangé ses
affaires dans la dernière ligne droite de sa compétition avec Obama. Mais c’est typique de ça : vous
avez beau avoir 12 ou 13 villas, 3 ou 4 yachts, 2 jets, X propriétés dans tous les pays du mond, …., la
réalité en profondeur, c’est en fait le rapport à la mort. Et tant que l’on n’a pas fait face à cette
situation et qu’on n’a pas découvert que là, la meilleure façon dans le rapport à la mort, c’est de vivre
intensément sa propre vie, et que l’on croit que c’est dans la course à l’avoir que l’on va y répondre, et
bien, on est dans cette situation de double misère que j’évoquais à l’instant.

C’est vrai sur le plan individuel mais c’est vrai aussi sur le plan collectif, sur le plan de l’Histoire des
sociétés. Quand on a rassemblé ces divers éléments, la question de la démesure, qui est autant dans le
défi écologique, que dans le défi social, que dans le défi de la crise financière ou que dans le défi
politique ; la question du mal-être et du mal de vivre, c’est la démesure.

La question du mal être et du mal de vivre, on voit bien que du côté des stratégies positives, des
logiques de transformation, il va falloir mettre en place un autre couple : celui qui d’un côté va être
dans la simplicité, va accepter ses limites, va être non pas dans l’ordre de l’excès mais dans l’ordre de



5

la suffisance. Cela c’est le côté de la simplicité, la sobriété, la frugalité, vous pouvez choisir les mots
qui vous conviennent mais en tout cas la caractérisation, c’est le fait de dire : il y a un certain nombre
de limites à respecter et elles sont aussi bien dans l’ordre du rapport à la nature, dans l’ordre du social
que dans l’ordre du rapport au pouvoir. Un pouvoir qui bascule dans la démesure, où il n’y a plus
d’équilibre, qui n’a plus de contre-pouvoir, c’est un pouvoir qui est hors limites. Mais si vous n’avez
que la partie des limites, sans agir sur l’autre élément du couple qui est la question du mal vivre, de la
maltraitance et du mal-être, vous allez avoir un vrai problème, comparable à ce qui se passe si on
propose une cure de sevrage à un toxicomane. S’il n’y a pas d’espoir d’un mieux être, il préfère
continuer encore avec sa toxicomanie. Donc la question du mieux-être sous toutes ses formes, la
question de l’art de vivre, en donnant à l’art de vivre son sens le plus fort, n’est pas une question qui
serait une espèce de supplément d’âme, une vision purement individuelle ou réservée à quelques bobos
hédonistes. La question de ce qu’est la réponse au mal de vivre, qui est donc la question clé pour des
êtres humains de la joie de vivre, elle devient une question éminemment politique, parce que vous ne
pouvez accepter les limites qui sont écologiquement, socialement, politiquement nécessaires que pour
autant que vous travailliez sur l’autre élément du couple. Que vous fassiez progresser des éléments en
terme de qualité de vie et là, on est devant un problème qui est à la fois passionnant et relativement
nouveau, parce que dans l’Histoire des collectivités humaines, cette seconde partie soit n’était pas
traitée, soit elle était réservée aux psychologues, aux religions, mais c’était une sphère extérieure aux
enjeux économiques et politiques.

La nouveauté, c’est que parce que nos systèmes sont devenus insoutenables, que la question des
limites est une question qui est maintenant clairement posée. Si on ne travaille pas sur le second
élément positif du couple qui est l’élément en termes de mieux-être, et bien on n’est pas capable de
répondre à la question des limites ou alors on y répond sur un mode qui est un mode purement
autoritaire avec évidemment tous les risques que les logiques autoritaires peuvent générer. Donc, c’est
très important de travailler cette question du mieux-être, et en entendant fortement le mot être, dans
mieux-être et là il y a un renversement qui est tout à fait important et qui joue autant sur le plan
personnel que sur le plan collectif.

Dans les différentes formes de démesure que j’ai évoquées, vous avez une espèce de balancier entre
l’excitation et la dépression. Prenez par exemple les marchés financiers. Vous avez le Wall Street
Journal qui a un jour vendu la mèche. Dans un éditorial, il a clairement dit ceci : « Wall Street ne
connait que deux sentiments : l’euphorie ou la panique. Vous voyez qu’on était loin des thèses
officielles sur les arbitrages rationnels des marchés financiers. Euphorie – Panique.

Qu’est-ce qu’euphorie – panique ? C’est un mouvement d’excitation, mais d’excitation déséquilibrée
et ce déséquilibre prépare lui-même les conditions de la dépression.

Alan Greenspan, l’ancien patron de la Banque Fédérale américaine ne disait pas autre chose quand il
s’inquiétait de qu’il appelait l’exubérance irrationnelle du marché financier. L’exubérance irrationnelle
du marché financier a préparé ensuite la dépression, elle-même irrationnelle et la nouvelle phase de
petite exubérance dans laquelle on est entré, dans certains pays où on nous annonce régulièrement que
la reprise est pour demain, participe de cette même logique et prépare de nouveau des phases
dépressives pour les mêmes raisons, qui sont liées à une situation où, quand on est dans l’excitation
déséquilibrée, inévitablement, la seconde phase du cycle conduit à la phase dépressive ; quand cela
prend la forme particulièrement aigüe, c’est ce qu’on appelle, par exemple en terme médical, la
psychose maniaco-dépressive. La psychose maniaco-dépressive, on dit souvent que c’est la maladie
du siècle, mais on le dit à titre individuel. On devrait le dire par exemple, sur le plan des marchés
financiers.

Le problème n° 1 des marchés financiers, c’est qu’ils sont fondamentalement dans des logiques de
psychose maniaco-dépressives et au passage, on comprend bien pourquoi. Si vous avez un traitement
qui ignore le caractère pathologique du phénomène, évidemment vous passez à côté. La façon dont on
a sauvé le système bancaire occidental s’apparente à la même opération que si on avait rassemblé la
plupart des drogués les plus durs que l’on connaisse, en leur disant : « Cela ne peut plus durer, mais
pour commencer avant tout traitement, on va vous ouvrir des entrepôts pleins de drogues dures et vous
y aurez accès librement pendant un an ; après on verra comment on ferme les entrepôts ». C’est à peu



6

près comme ça qu’on a traité le problème de la crise bancaire internationale. Ce n’est pas étonnant si
on se retrouve maintenant avec des nouvelles bulles spéculatives qui cette fois ont été alimentées par
de l’argent public. Derrière la faillite du système bancaire, maintenant, c’est la faillite des systèmes
publics qui est dans la seringue, c’est la raison pour laquelle, la Grèce, la Hongrie en Europe, mais
aussi, on en parle moins, le Pakistan, sont des pays qui, dans cette logique insoutenable là, seront
conduits à être dans des situations de faillites de plus en plus importantes, parce qu’on traite les
problèmes pathologiques du système financier mondial par cette même logique de la démesure.

Si on veut changer de posture, il faut sortir du couple excitation – dépression, pour s’en construire un
autre qui est au fond la définition même de la joie de vivre et qui est le couple intensité – sérénité.
Pourquoi intensité ? Parce que tous les êtres vivants, et c’est vrai d’individus mais c’est vrai aussi de
communautés humaines, ont une demande très forte, qui est une demande de se sentir vivant. Nous
n’avons pas seulement besoin d’assurer notre survie biologique, nous avons besoin d’être pleinement
des vivants et la plupart du temps, la façon dont nous recherchons cette façon d’être vivant, c’est
justement dans des modèles fondés sur l’excitation et de la captation d’énergie sur autrui. Quand on est
dans ce modèle-là, on est à la fois dans le rapport excitation – dépression mais on est en même temps
complètement dans le modèle compétitif.

Si on veut en sortir, il faut retrouver une capacité de se ressentir intensément vivant et ça, c’est la
question de l’intensité. Mais dans des conditions telles qu’on n’est pas condamné pour autant à la
dépression et à des logiques de compétitions pour aller piquer l’énergie d’autrui .

Cette question-là, c’est une question qui  n’est pas nouvelle dans l’Histoire de l’humanité. Tous les
grands traités de sagesse, toutes les traditions spirituelles y compris les traditions spirituelles
agnostiques et athées, qui sont de grandes traditions spirituelles, le bouddhisme qui est une grande
tradition athée, toutes les grandes traditions spirituelles ont travaillé sur cette question-là et elles ont
apporté des éléments de réponse, en disant qu’il est possible d’être à la fois dans l’intensité et dans la
sérénité.

Qu’est-ce qui le permet ? C’est la qualité de présence, c’est la qualité d’attention, l’attention avec un
grand A, pourrait-on presque dire, en jouant sur la sonorité des mots que c’est l’alternative entre
l’attention avec un grand A et puis la tension avec un T. La tension de la course, la tension de la
compétition, la tension du stress du côté du T et la qualité de présence, de ce que j’appelle l’art de
vivre à la bonne heure, c’est-à-dire le fait d’être intensément présent à la situation, à la relation dans
laquelle on se trouve à un moment donné. Quand on crée des conditions pour être « à la bonne
heure », quand on crée des conditions qui permettent d’être pleinement présent dans ce que l’on
vit, alors dans ce moment-là on sent à la fois l’intensité mais on sent que cette intensité ne nous
déséquilibre pas et on sent la possibilité d’être pleinement présent dans cette intensité et donc aussi  la
capacité de la savourer et c’est ça la sérénité. La sérénité ce n’est pas un élément ascétique et triste,
c’est une qualité d’être là qui vous permet de savourer cette intensité et ça sur le plan (inter)-
individuel, toutes les traditions l’ont décrit.

La nouveauté, c’est que cette question n’est plus simplement une question personnelle, c’est devenu
une grande question collective et les enjeux pour nos sociétés, c’est comment on facilite les
conditions qui font que ce goût  du rapport entre intensité et sérénité finissent par être plus
important que la fascination du rapport excitation – dépression que vous trouvez dans la plupart
des modèles dominants. Cela, c’est un enjeu éducatif, au sens le plus radical du mot « éducation ».
Vous savez qu’en latin ex-ducere, c’est conduire au-dehors, donc éduquer, c’est quelque chose de
beaucoup plus exigeant, et de beaucoup plus passionnant que former. On pourrait presque dire que
c’est le contraire. Former, c’est mettre en forme. Eduquer, c’est conduire au-dehors. Conduire un être,
conduire des êtres, collectivement à une autonomie suffisante pour qu’ils soient capables de se tenir
debout. La philosophe Simone Veil avait une très belle expression pour le caractériser. Elle
disait : « Elever un être humain, c’est l’élever à ses propres yeux ».

L’enjeu éducatif qui est un enjeu d’éducation populaire parce que c’est un enjeu collectif qui ne passe
pas par les formes livresques académiques, c’est un enjeu qui peut s’exprimer sous les formes les plus
variées.



7

L’éducation populaire, c’est favoriser des conditions telles que le goût d’une éducation à  la joie de
vivre soit plus important que le goût d’une adaptation à des modèles qui fonctionnent sur la démesure
et le mal-être ou sur l’excitation et la dépression. Alors quand on s’engage dans cette direction, on voit
bien que cela entraîne des changements de posture dans le rapport à la richesse et dans la façon même
de voir ce qu’on appelle l’économie.

Moi, j’ai passé une partie de ma vie professionnelle à la Cour des Comptes, en France, donc
complètement absorbé par des problèmes de comptabilité et de monnaie, vraiment les deux points durs
de l’économie et ce que j’ai découvert, c’est que derrière ces éléments qui sont présentés souvent
comme purement neutres et objectifs, vous avez en réalité des choix de société, mais des choix de
société camouflés. La comptabilité, c’est une histoire de choix de société. Par exemple, la comptabilité
nationale et les grands agrégats de la comptabilité internationale, dont le fameux produit intérieur brut,
ça correspond à une Histoire particulière qui est celle de nos sociétés traumatisées par la seconde
guerre mondiale, engagées dans le processus de reconstruction, pariant sur l’industrialisation au coeur
de ce processus de reconstruction et décidant d’avoir un système comptable qui valorise les activités
qui fonctionnent sur le mode industriel et qui, au contraire, en dévalorise d’autres. Par exemple, si
vous prenez, puisque nous sommes dans une région rurale, l’ensemble de ce qu’on peut appeler les
métiers de pays, les beaux métiers de paysans, dans les métiers de pays, il y avait des fonctions
écologiques de préservation de la nature, il y avait des fonctions qu’on appellerait en termes modernes
d’aménagement du territoire, de lien social, de lien culturel. La production des biens est évidemment
une des facettes importantes du métier de paysan mais elle s’insérait dans un contexte beaucoup plus
large. Avec les systèmes de comptabilité nationale, on a décidé que seules les activités qui
s’apparentaient au modèle industriel de production étaient dignes d’être valorisées économiquement
dans les chiffrages, du même coup toutes ces fonctions-là : la fonction écologique, la fonction
d’aménagement du territoire, la fonction sociale, … sont complètement oubliées et dévalorisées.

Ce que nous payons aujourd’hui avec les problèmes de pollution, de nappes phréatiques, de disparition
des haies, de désertification des campagnes, c’est-à-dire la plupart des grands problèmes écologiques
et sociaux dont on reconnait maintenant qu’ils sont réels ont un rapport direct avec des choix de
société, des choix comptables liés à ces choix de société. Ceux-ci ont été faits dans un contexte où ces
questions-là étaient considérées comme étant des questions totalement superflues.

Donc quand on entre dans un autre rapport à la richesse, on est amené à s’interroger sur un autre
rapport à la façon dont on parle de la richesse, dont on la mesure. Moi, j’ai été conduit à faire pour le
gouvernement français, une mission sur une autre approche à la richesse et un autre rapport qui
s’appelle : «  Reconsidérer la richesse », pour se poser la question et notamment la question de ce
qu’on appelle les indicateurs, c’est-à-dire ce qui nous permet de nous repérer quand on choisit d’aller
vers un certain cap et les indicateurs dont nous disposons sont-ils cohérents avec le cap que la
Communauté Internationale a choisi de prendre.

Il y a des conférences internationales sur le développement durable, sur le climat, sur la biodiversité. Il
y a eu deux sommets de la terre, un à Rio, un à Johannesburg et à peu près toute la communauté
internationale est maintenant d’accord pour dire : « On ne peut pas continuer sur l’ancien cap d’une
croissance productiviste à tout craint ». Mais vous avez beau multiplier les conférences internationales,
si vous choisissez un nouveau cap mais si vos instruments de bord, pour prendre une comparaison
maritime sont toujours sur l’ancien cap, évidemment il va y avoir une contradiction totale, donc il faut
aussi sur le plan économique changer nos indicateurs. Changer nos indicateurs veut dire aussi changer
nos systèmes comptables avec toutes les conséquences très concrètes que cela entraîne, c’est-à-dire
que le jour, par exemple, où vous aurez un dépôt de bilan écologique et un dépôt de bilan financier,
cela voudra dire que la stratégie d’une entreprise devra être considérablement modifiée.

Le jour où des états se jugeront non pas sur la course à la croissance et au produit intérieur brut mais
sur la qualité de leur système d’éducation, la qualité de leur système de santé, leur qualité de vie, alors
évidemment le rapport se trouvera transformé, donc un autre rapport à l’économie du point de vue des
indicateurs et des systèmes comptables, un autre rapport à l’économie du point de vue de la monnaie.

La monnaie est une invention géniale dans l’Histoire de l’humanité dans la mesure où elle est



8

facilitatrice de l’échange et de la création de richesse, c’est-à-dire quand la monnaie est un outil, un
moyen au service de l’échange et de la création de richesse. On comprend bien que la monnaie est
infiniment plus commode et plus fluide que, par exemple, un système bilatéral comme le troc où pour
arriver à se mettre d’accord sur : « Je t’échange X produits contre X autres produits », c’est possible
quand on est à deux ; quand on est à trois c’est plus compliqué et quand on est 10, 15, cela devient
impossible. Donc évidemment le fait de dire à un moment donné : « Et si on prenait un étalon commun
et qu’on gardait la mémoire de nos échanges à travers cet étalon commun », c’est évidemment un
progrès dans l’échange. C’est un progrès, mais à une condition fondamentale qui est que la monnaie
reste un simple moyen. Mais si la monnaie n’est plus un moyen mais si la monnaie devient une fin et
si l’acquisition de monnaie devient une fin en elle-même, à ce moment là, le système se met à déraper.
Ce n’est pas seulement dans la dernière période que ça arrive. Dans la dernière ça a pris des
proportions encore plus démentielles, mais cette question-là était déjà posée par Aristote qui
disait : « Lorsque la monnaie devient une fin et n’est plus un moyen, on n’est plus dans de l’économie
mais dans ce qu’il appelait de la chrématistique ». La chrématistique, c’était ce dérapage quand la
monnaie devient une finalité au lieu d’être un simple objet de transaction. C’est la raison pour laquelle,
aujourd’hui, dans les stratégies de transformation, une autre approche de la richesse avec d’autres
indicateurs de richesse, d’autres rapports à la monnaie, d’autres réinventions de système d’échange,
cela fait partie des stratégies transformatrices, aussi bien à des échelles locales qu’à des échelles
internationales.

Je citais tout à l’heure Bernard Liétear, ancien responsable de la Banque Centrale de Belgique.
Bernard Liétear est l’un des auteurs d’une monnaie mondiale qu’il appelle TERRA, qui serait une
monnaie au service d’un développement réellement soutenable et l’un des moyens pour s’assurer que
la monnaie reste un outil, ne devienne pas une finalité, un moyen très radical, c’est que cette monnaie
perde de sa valeur quand elle n’est pas utilisée.

C’est difficile à concevoir parce qu’on a tellement l’habitude de placer son argent et que l’argent
travaille et que cela rapporte … C’est d’ailleurs un banquier qui s’appelait Sylvio Genel, qui avait fait
cette remarque que  tous les biens perdent de la valeur au cours du temps, ça s’appelle l’obsolescence.
Pourquoi donc faudrait-il qu’il y en ait un seul qui, au contraire, gagne de la valeur au cours du temps.
Il y a quelque chose qui ne tourne pas rond dans cette affaire-là.

Et quand vous regardez les grandes réalisations de l’humanité, Bernard Liétard prend souvent
l’exemple des pyramides et des cathédrales, ce sont des réalisations qui ont été faites dans des
systèmes monétaires à intérêts négatifs, c’est-à-dire que vous n’aviez pas intérêt à thésauriser ou à
spéculer puisque la monnaie dans le temps perdait de la valeur. Donc vous aviez, au contraire intérêt à
avoir des réalisations les plus durables possibles. D’ailleurs, c’est encore vérifiable aujourd’hui. Si je
prends une ville qui dispose d’une cathédrale, on peut dire que c’était le meilleur investissement
possible et cet investissement a pu être fait il y a 800 ans, il est toujours actuel, vu les touristes qui
vont venir dans la ville où il y a cette cathédrale et y dépenseront de l’argent. La cathédrale, elle-même
n’a pu être possible que parce que le système monétaire de l’époque était un système où ce qui avait de
la valeur, ce n’était pas la monnaie mais c’était la cathédrale qu’on était en train de construire.

Quand Bernard Liétard propose une monnaie qu’il appelle « Terra », il propose effectivement un
système monétaire mondial qui est destiné à favoriser les investissements écologiques et sociaux dont
a besoin l’humanité et qui est complètement à rebours du système actuel  dans lequel  avec  le retour
sur investissement, vous avez tout intérêt à aller sur des placements financiers si vous voulez avoir un
retour sur investissement de 15 % ou davantage, alors que si vous faites dans l’économie réelle vous
n’aurez pas plus de 3 ou 4 %. Je n’en dis pas plus sur ce volet-là, mais vous voyez bien que dans des
changements de posture, un autre rapport à la richesse et à l’économie est déterminant.

C’est la même chose sur le plan politique. Un autre rapport au pouvoir est aussi nécessaire parce que si
on est simplement dans une logique de pouvoir à conquérir, du pouvoir à prendre, nécessairement on
est dans des logiques de compétition et on est dans des logiques de jeux à sommes nulles, ce qui est
gagné par certains doit nécessairement être perdu par d’autres. Est-on condamné à avoir ce rapport-là
au pouvoir ? Il suffit de revenir au sens des mots eux-mêmes, pour se rendre compte qu’il y a une autre
voie tout à fait possible. Après tout, le verbe pouvoir, et vous trouvez cela dans toutes les langues,



9

mais en français c’est un verbe auxiliaire qu’on écrit en minuscule et qui n’a de sens qu’avec des
compléments. C’est un pouvoir de …, et on attend la suite ; ce pouvoir de …, c’est un pouvoir de
création et ce pouvoir de création est démultiplié par la coopération. Le pouvoir, c’est une énergie que
l’on se donne et qui va être d’autant plus démultiplié que le nombre de personnes, qui vont être dans
ce pouvoir de création, va être plus élevé.

Mais si le verbe pouvoir, au lieu de l’écrire en minuscule et avec des compléments, vous en faites un
substantif et que vous l’écrivez en majuscules « POUVOIR », alors c’est un pouvoir qui se suffit à lui-
même. Ce n’est plus un pouvoir de, c’est un POUVOIR SUR. Et le couple se met en place. Ce n’est
plus le couple création-coopération, c’est le couple domination-peur, parce que c’est à la fois la
peur des dominés face aux dominants, mais c’est aussi la peur des dominants entre eux que ce
POUVOIR, si difficilement acquis, de se le faire ‘piquer’ par un autre apprenti-dominant. Donc, dans
cette posture-là du pouvoir, quel que soit le contenu transformateur que l’on peut y mettre, et c’est le
drame souvent de toutes les histoires des mouvements sociaux et politiques qui ont été dans une
logique transformatrice mais qui se sont dit : « Le jour où on aura le POUVOIR, on pourra enfin
réaliser notre programme ». Le jour où enfin ils accédaient à ce fameux POUVOIR SUR, ils se
découvraient pieds et poings liés dans cette logique du POUVOIR SUR. Ils avaient abandonné cette
énergie créatrice qui était liée au pouvoir de création démultiplié par la coopération.

Donc il n’y a pas de stratégie transformatrice qui aille jusqu’au bout d’une société, qui soit à la fois
plus simple et qui accepte un certain nombre de limites mais aussi plus soutenable, parce que capable
de davantage organiser le mieux-être et la joie de vivre de ses concitoyens, il n’y a de stratégie
transformatrice que si la nature même du pouvoir est en rapport avec ce projet, que c’est un pouvoir
qui incite à démultiplier cette énergie sociale, cette énergie civique, cette énergie culturelle.

De la même façon qu’il y a un changement de rapport à la richesse dans une autre approche de
l’économie, il y a un changement de rapport au pouvoir dans une autre approche de la politique. Ce
n’est pas simplement la question des contre-pouvoirs, bien sûr les contre pouvoirs sont une nécessité
face à la démesure du POUVOIR, quand le POUVOIR est lui-même dans la logique de domination,
mais si on est simplement dans un contre-pouvoir, face à un POUVOIR de domination,  y compris le
jour où le contre-pouvoir gagne, il est toujours dans cette même logique. Donc, le vrai changement de
posture, c’est d’organiser un autre rapport au POUVOIR. Alors à ce moment-là, l’énergie
collective devient une ressource et une ressource abondante, alors que lorsqu’on est dans le
POUVOIR à prendre, on est dans le POUVOIR rare, le nombre de postes étant limité, le POUVOIR
rare est en haut, il faut le conquérir et inévitablement l’énergie transformatrice va finir par se tarir.

Donc, changement de posture dans le rapport à l’économie, changement de posture dans le rapport au
politique, mais je pourrais continuer sur d’autres terrains : changement de posture dans le rapport au
savoir, parce que on voit bien que si le savoir est confisqué, si le savoir est par exemple un savoir
purement académique, réservé à quelques-uns, un savoir extraordinairement hiérarchisé, du type « Tu
n’as pas le droit de parler de ça, parce que tu n’as pas les diplômes », c’est-à-dire : « Parce que tu n’as
pas enfin tous les interdits qu’il y a dans le savoir académique », alors qu’inversement, quand on est
dans des logiques d’éducation populaire, on est dans des logiques d’échanges réciproques de savoirs.
Tout être humain est porteur de savoir-être, porteur de savoir-faire et la façon dont vont s’organiser
ces échanges de savoirs est aussi une source de dignité supplémentaire pour les personnes et les
groupes.

Cela vaut aussi dans le rapport au sens. Toute  communauté humaine, nécessairement se pose les
questions de rapport au sens parce que, justement, nous savons que nous sommes des êtres mortels,
donc la question du sens est une question incontournable des sociétés humaines. Mais si le sens
devient un objet de captation, un objet de domination, à ce moment-là, de la même façon que vous
avez de la captation de richesses appelée capitalisme, de la captation de POUVOIR qu’on va appeler
despotisme ou tyrannie, voire totalitarisme, vous pouvez avoir aussi de la captation de sens et, à ce
moment-là, ça va s’appeler intégrisme ou fondamentalisme et ça va produire les mêmes effets
destructeurs que la captation de richesse ou de la captation de POUVOIR.

Très souvent si les stratégies transformatrices ne voient que l’un des côtés du problème, elles vont être,



10

par exemple, lucides sur la captation de richesses, ça a été le cas par exemple des  anticapitalistes dans
l’Histoire, mais si, à côté de ça, ces stratégies transformatrices sont aveugles sur leur rapport au
POUVOIR, elles peuvent très bien, une fois leur programme réalisé, être dans une situation où leur
captation de POUVOIR va produire des effets pires encore que la captation de richesses antérieure
qu’elles ont combattue.

Cela a été tout le drame de l’Histoire des mouvements communistes. Donc il n’y a  de stratégies
transformatrices possibles que si cette logique d’émancipation, cette logique de libération, est sur
l’ensemble des terrains et pas sur un seul et ça vaut tout autant sur le plan des rapports hommes-
femmes par exemple, par rapport au patriarcat, que sur le plan du rapport à la nature. On est dans une
situation où la question de la sortie des logiques de dominance est une question qu’on va retrouver sur
tous les terrains à la fois. Cette question va être à la fois de l’ordre de la transformation personnelle
parce que, au sein des groupes qui mènent ces combats transformateurs, (s’ils n’ont pas eux-mêmes
changé suffisamment leur posture de vie), ils peuvent très bien devenir des apprentis autocrates (ça on
peut le constater, y compris dans les organisations les plus alternatives par ailleurs) ; donc vous voyez
que ce couple-là qu’on a souvent opposé : transformation personnelle et transformation sociale et
collective, c’est au contraire un couple à faire fonctionner de façon complémentaire et positive.

J’ai eu la chance, au forum social à Porto Allegre, de participer à la première rencontre qui a lancé
cette logique qu’on a appelé « TPTS », transformation personnelle, transformation sociale et c’était
significatif que ce soit dans un lieu évidemment éminemment collectif et en plus collectif mondial de
la société civile mondiale, le forum social mondial de Porto Allegre. C’était très intéressant de voir
que cette implication de la transformation personnelle et de la transformation sociale était considérée
comme devant être portée simultanément.

Cette énergie-là permet d’être sur un terrain que l’Histoire a souvent mis en évidence, qui est un
trépied qui s’articule entre trois pôles essentiels. Un pôle qu’on peut appeler de résistance créatrice.
Qu’est-ce qui fondamentalement nous apparaît de l’ordre de l’inacceptable, de la destruction, de
l’inhumain ? La résistance doit être créatrice parce qu’une résistance qui est une résistance uniquement
tournée vers la révolte et qui n’a pas de part créatrice est une résistance qui elle-même finit par être
désespérée. Cette résistance créatrice doit s’articuler sur vision transformatrice. Un autre monde peut
être possible et justement, cet imaginaire-là (le droit de se dire et de s’épauler mutuellement pour rêver
d’une autre organisation sociale) est un ingrédient fondamental de la résistance créatrice parce que
c’est elle qui va lui donner sa perspective historique, qui va constituer son horizon. Mais vous avez
besoin d’un troisième élément. Ce troisième élément, c’est de dire : « Nous avons la résistance
créatrice contre l’inacceptable, nous avons la vision transformatrice, et bien nous n’attendons pas que
cette vision transformatrice se trouve réalisée parce que les réformes structurelles qui la permettraient
ont été réalisées, nous allons sans attendre, pousser le plus loin possible la concrétisation de cette
vision partout où cela est possible, là où nous sommes et avec les moyens et les limites qui sont ceux
de la réalité actuelle ». Cela s’appelle l’expérimentation et l’expérimentation est anticipatrice parce
qu’elle prépare en même temps les éléments ultérieurs de la réalisation de la vision transformatrice à
une échelle plus forte.

Prenez des exemples historiques. Le mouvement ouvrier. Il n’a pas attendu la réalisation de la
protection sociale pour mettre en place les caisses de secours mutuel ou les bourses du travail y
compris quand les caisses de secours mutuel et les bourses du travail étaient illégales. Le mouvement
coopératif, le mouvement mutualiste, que vous connaissez parfaitement bien en Belgique, n’a pas
attendu qu’il y ait des lois sur les coopératives, sur le secours mutuel pour les réaliser. A ce moment-
là, la force de l’expérimentation, la force de l’auto-organisation, c’était une des caractéristiques de ce
qu’on a appelé dans les années 70, le courant auto-gestionnaire qui dit effectivement de : «  Nous
allons donc pousser le plus loin possible cette expérimentation », et c’est important que cette
expérimentation soit elle-même en lien avec les deux autres pôles parce que si vous dissociez
complètement l’expérimentation de la résistance créatrice et de la vision transformatrice, il y a un
moment où effectivement l’expérimentation va tourner en rond et devenir purement et simplement une
limitation de la casse, voire une soupape de sûreté du système dominant.

Prenez des initiatives qui sont potentiellement extraordinairement positives, tel le microcrédit. Si vous



11

dissociez le microcrédit de la résistance créatrice contre les disfonctionnements du macrocrédit et de la
vision transformatrice sur ce qu’il faudrait faire sur de nouvelles formes de régulation financière
mondiale, et bien il vient un moment où le microcrédit permet de gérer à minima les problèmes de
pauvreté sans changer le reste du système, donc on se contente de traiter les symptômes et on ne traite
pas les causes.

Vous voyez ce rapport entre la dimension transformation personnelle et transformation sociale et ce
trépied qui allie le pôle de la résistance créative, le pôle de la vision transformatrice et le pôle de
l’expérimentation anticipatrice, c’est une clef que vous retrouvez dans pratiquement toutes les grandes
questions auxquelles nous sommes conffrontés et c’est ce qui permet de penser la question de la
transition et la question des territoires en transition.

Il y a tout un mouvement international qui est en train de se développer autour de ce qu’on appelle
« les villes en transition », mais les villes, ça peut être tout aussi bien des campagnes ou des quartiers
que des villes, ou ça peut être des régions, ou ça peut être des pays entiers qui sont en transition, c’est-
à-dire qu’ils disent : «  Ce modèle dominant dans lequel nous sommes encore, nous avons compris
qu’il était insoutenable, nous avons compris qu’on ne pouvait pas continuer ainsi ». Des sociétés sont
dopées à l’argent, dopées au pétrole, dopées à l’excitation. Nous disons pourquoi ce modèle est
insoutenable et pourquoi nous combattons ses effets les plus inacceptables : résistance créatrice. Nous
organisons l’imaginaire collectif sur une autre façon de penser des sociétés, c’est typiquement le droit
de libérer son imaginaire et puis on n’attend pas que ce soit réalisé pour dire : « Là, c’est possible et le
plus loin possible encore ».

Avec tous les acteurs qui sont prêts à y aller, on va commencer à s’organiser :

- pour réduire nos consommations à base de pétrole, pour avoir un équilibre écologique
préservé,

- pour développer du commerce équitable, de l’agriculture biologique plutôt que de l’agriculture
anti-biologique ou du commerce inéquitable,

- pour développer des logiques de coopération plutôt que des logiques de compétition,

- pour développer des monnaies sociales complémentaires ou des systèmes d’échange plutôt que
des formes spéculatives,

- pour développer de nouveaux indicateurs de richesse plutôt que les indicateurs dominants.

- …

Et ceci effectivement avance. Sur les terrains sur lesquels j’ai été amené à travailler au cours de ces
dernières années tels que des nouveaux rapports à la richesse, les indicateurs, la question des
monnaies, ça avance de la même façon que les autres rapports au pouvoir, les nouvelles formes
démocratiques, Ce sont des terrains sur lesquels il y a eu des expérimentations et des avancées
appréciables au cours des dix dernières années et dans tous les endroits du monde.

Donc il faut rassembler ces perspectives, et les mettre dans une logique de transition et arrêter de
dire : «  Oui mais, on est en face de problèmes tellement énormes que de toute façon on est conduit à
baisser les bras ». Il y a un moment où il faut dire comme le fait  Coline Serreau dans son dernier film,
que je vous invite à voir si vous n’avez pas encore eu cette possibilité, qui est intitulé « Solutions
locales face à un désordre global ». De dire : « Ok, on a bien vu qu’on est dans des systèmes
dominants qui sont des systèmes qu’Emmanuel Mounier aurait appelé ‘’du désordre établi’’. Ce n’est
pas parce qu’il y a du désordre établi à des échelles structurelles et à des échelles globales que ça nous
interdit de penser des débuts de transformation à des échelles où nous pouvons exercer notre pouvoir
créateur.

Si l’ensemble de ces acteurs se relient, et ils ont commencé à se relier, à l’échelle internationale, alors



12

des espaces comme les forums sociaux mondiaux sont des espaces de rencontres importants. Là,
l’ensemble des acteurs, qui ont une vision y compris globale de ce que pourrait être la planète peuvent
se rencontrer et articuler à ce moment-là l’énergie créatrice de ces territoires en transition avec une
reliance à une échelle plus globale.

Après tout, in fine, qu’est-ce qui se joue derrière toutes ces mutations, derrière toutes ces crises ? Il se
joue une aventure qui est absolument passionnante et qui est l’aventure humaine elle-même, c’est-à-
dire que nous sommes à un moment, qui est un moment critique de l’Histoire de notre famille
humaine. Un moment où d’un côté, la sortie de route serait possible et d’une certaine façon on peut
dire que l’humanité a l’embarras du choix dans la façon de préparer un tête-à-queue, la façon de finir
prématurément sa brève histoire dans l’aventure de l’univers. Elle peut, soit détruire ses systèmes
écologiques, soit s’autodétruire par des armes de destruction massive, soit se détruire en quelque sorte
en douceur par ce qu’on pourrait appeler « fatigue d’humanité », il suffit simplement que l’humanité
n’ait plus de désir d’humanité suffisant pour que l’humanité s’arrête. Bref, il y a l’embarras du choix
sur la façon dont l’humanité pourrait arrêter sa courte histoire dans l’univers.

Mais en même temps, comme dans toutes les périodes historiques de bifurcation, plus les défis sont
immenses et plus les forces de création et de renaissance sont également présentes. A ce moment-là,
on peut aussi utiliser ces défis comme une ressource pour réaliser un saut qualitatif dans la conscience
même d’humanité. C’est ce  que, par exemple, le rassemblement international qui s’appelle « dialogue
en humanité » appelle « grandir en humanité ». On est placé à ce rendez-vous-là, parce que
l’humanité elle-même, d’une certaine façon, est devenue un sujet de sa propre Histoire sous la forme
la plus terrible qui soit, avec Hiroshima et Nagasaki. C’est-à-dire quand elle a pris conscience qu’elle
avait la possibilité de construire des armes qui pouvaient, à terme, l’autodétruire.

De ce moment historique-là, qui est finalement tout récent, on peut dire que l’humanité s’est constituée
en sujet de sa propre Histoire. La grande affaire du temps qui est devant nous, c’est comment nous
constituons l’humanité en sujet positif de sa propre Histoire

Comment l’humanité est-elle capable d’affronter, non pas la question des barbares extérieurs qui a été
la question politique classique sur laquelle les états, les tribus, les cités, les nations se sont construits
où on civilisait, on pacifiait un espace face aux barbares, aux étrangers, aux infidèles. Quand on prend
la question à l’échelle planétaire, à l’échelle de la mondialité, il n’y pas d’extraterrestres pour nous
rendre le service d’être les barbares, les étrangers, les infidèles. Il y a bien un système de barbarie,
mais ce n’est pas un problème de barbarie extérieure. C’est un problème de barbarie intérieure.
L’humanité est bel et bien menacée, y compris menacée de destruction mais elle est menacée par sa
propre inhumanité.

Pour la première fois, la question politique rejoint la question de la sagesse parce que quels que soient
les patrimoines, tous nous disent, depuis des siècles et même depuis des millénaires, qu’il y a bien un
problème de barbarie « mais ce n’est pas un problème de barbarie extérieure mais un problème de
barbarie intérieure » ; ce sont les traditions de sagesse qui nous le disent.

La grande affaire de l’humanité, c’est de savoir comment pour se constituer en sujet positif de sa
propre histoire, elle fait un pas dans la direction du fameux homo sapiens-sapiens, parce que nous
sommes censés être des homos sapiens-sapiens et comme le dit Edgard Morin, on ferait mieux de dire
que nous sommes des sapiens-démens. Il y a  du savoir certes, mais du côté de la sagesse on est loin de
compte et quand il y a un déséquilibre total entre les savoirs d’intelligence mentale et l’absence de
sagesse, l’absence d’intelligence du cœur, ça donne ce qu’évoquait déjà Rabelais : « Science sans
conscience n’est que ruine de l’âme ». Et science sans conscience n’est que ruine de l’âme, vous
l’avez eu avec la Shoah, vous l’avez eu avec Hiroshima, c’est-à-dire des progrès d’une rationalité
extraordinaire mais qui sont mis au service de la part barbare de l’humanité.

Nous ne pouvons progresser dans la voie d’une auto-gouvernance d’une humanité qui est capable de
construire un vivre ensemble, que pour autant que nous menions le travail sur l’intelligence du cœur au
même niveau que celui de l’intelligence mentale, de l’intelligence de l’esprit. C’était Martin Luther
King qui disait : « Il nous faut apprendre à mieux nous aimer, comme des frères et sœurs, ou nous



13

préparer à périr comme des imbéciles ». Il avait bien pointé du doigt le rapport entre la question de la
qualité de l’intelligence, la qualité même éducative, la qualité de l’apprentissage et la qualité
relationnelle, la qualité d’amour.

L’humanité est un réseau pensant et c’est une chance extraordinaire : les nouvelles technologies de
l’information, de la communication, de la société de la connaissance sont une réelle opportunité à
condition que ce réseau pensant soit aussi un réseau un peu plus aimant, un réseau capable de
mobiliser de la qualité relationnelle et de la qualité de la sagesse, pour mieux utiliser sa formidable
capacité du côté de son intelligence mentale.

Quand on rassemble tous ces éléments, ça vaut le coût de participer à cette formidable aventure. A la
fois d’être pleinement lucides sur les risques mais d’être en même pleinement dans ce rapport
« intensité -sérénité ». Ce moment-là de l’Histoire de l’humanité, qui est un moment que nous
pouvons vivre intensément, aussi bien dans nos vies personnelles, aussi bien à l’échelle de territoires
locaux, qu’en étant participants par un biais ou par un autre, à cette grande aventure collective
d’émergence d’une société mondiale qui soit une société de civilité mondiale.

Cette aventure-là, elle est aujourd’hui présente, elle est aujourd’hui possible.

C’est Alexander Loewen qui disait : « Traverser la vie le cœur fermé, c’est comme faire un voyage
dans le fond de la cale ». Le grand enjeu, c’est effectivement de sortir de la cale, de monter sur le pont
et d’être dans cette situation-là où nous pouvons vivre intensément l’aventure humaine, aussi bien dans
nos vies individuelles que dans nos vies collectives parce que cette qualité-là d’humanité devient un
enjeu qui est un enjeu pleinement politique.

--------------------------------------------------------


